
Glass-Steagall – eller Kaos!
KAMAPGNEAVIS NR. 13, EFTERÅR 2011

 

Download (PDF, Unknown)

Glass-Steagall Nu!
KAMPAGNEAVIS NR. 11, SOMMER 2010

 

Download (PDF, Unknown)

Robert and Clara Schumann,
and  their  teacher  Johann
Sebastian Bach
Robert  Schumann’s  200th  birthday  article  by  Michelle
Rasmussen, Vice President of the Schiller Institute in Denmark

The world celebrated the 200th birthday of the great German
composer Robert Schumann on June 8, 2010. The article below is
a contribution to that celebration.

https://schillerinstitut.dk/si/2011/10/glass-steagall-eller-kaos-2/
http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2014/12/Kampagneavis-2011-10-nr13-Glass-Steagall-eller-Kaos.pdf
https://schillerinstitut.dk/si/2010/06/glass-steagall-nu/
http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2014/12/Kampagneavis-2010-06-nr11-Glass-Steagall-nu.pdf
https://schillerinstitut.dk/si/2010/05/robert-and-clara-schumann-and-their-teacher-johann-sebastian-bach/
https://schillerinstitut.dk/si/2010/05/robert-and-clara-schumann-and-their-teacher-johann-sebastian-bach/
https://schillerinstitut.dk/si/2010/05/robert-and-clara-schumann-and-their-teacher-johann-sebastian-bach/


Original English version:

Download (PDF, Unknown)

 

Dansk resumé:

Download (PDF, Unknown)

 

Auf Deutsch:

Download (PDF, Unknown)

The English-language pdf  is the longer version of the Danish
resumé. It appears in the June 18, 2010 issue of Executive
Intelligence Review (vol. 37, no. 24), from Washington, D.C.

The Danish resumé was printed in The Schiller Institute in
Denmark’s campaign newsapaper 11, Summer 2010, released on
June 1, 2010.

The German translation was published in Neue Solidarität, part
1 in 37. Jahrgang Nr. 23 · 9. Juni 2010, part 2 in Nr. 24 – 16
Juni 2010, and in the Ibykus 2011 yearbook.

———————————–
Supplementary material:

Internet Appendix of supplementary material in English and
German

A.Winning  Robert  and  Clara  Schumann’s  Battle  Against  the
Philistines. Hear author Michelle Rasmussen on The LaRouche
Show, internet radio program from June 5, 2010.

B:  Some  Musical  Examples  Illustrating  “Robert  and  Clara

http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2010/05/robert_and_clara_schumann_and_-mr-article-english-eir.pdf
http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2010/05/Dansk-resumé-Robert-og-Clara-Schumann-artikel.pdf
http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2010/05/Robert-und-Clara-Schumann-auf-deutsch.pdf
http://www.larouchepub.com/radio/archive_2010.html
http://www.larouchepub.com/radio/archive_2010.html
http://www.larouchepub.com/radio/archive_2010.html
http://larouchepub.com/radio/archive_2010.html
http://www.schillerinstitut.dk/071810_Michelle_Rasmussen_Schumann_NJ.mp3


Schumann, and their teacher, J.S. Bach”:  mp3 of class by
Michelle Rasmussen in New Jersey, USA, July 17, 2010.

C: Foredrag på dansk med musikstykker fra artiklen “Robert og
Clara Schumann og deres lærer, Johann Sebastian Bach.” den 29.
august 2010.

1. del: klik her           2. del: klik her

D. Robert Schumann’s Fugengeschichte (The History of Fugues),
from the excerpts printed in Wolfgang Boetticher’s

Robert  Schumann.  Einführung  in  Persönlichkeit  und  Werk
(Berlin: 1942) Michelle Rasmussen has a copy of the complete
manuscript.

E. Robert Schumann’s Lehrbuch der Fugenkomposition (Textbook
for the Composing of Fugues), from from the excerpts printed
in  Wolfgang  Boetticher’s  Robert  Schumann.  Einführung  in
Persönlichkeit und Werk (Berlin: 1942)

F:  Schumann’s  Fugal  Themes  from  other  manuscripts,  from
Wolfgang  Boetticher’s  Robert  Schumann.  Einführung  in
Persönlichkeit  und  Werk  (Berlin:  1942)

G. Examples of how Schumann wrote contrapuntal settings for
non-fugal themes, in “Das Fugenproblem” chapter from Wolfgang
Boetticher’s Robert Schumann. Einführung in Persönlichkeit und
Werk (Berlin: 1942)

H. Clara Schumann’s performances of Bach’s fugues and other
works, from Bach und die Nachtwelt.

Appendix I: Bach and Schumann chapter in Boetticher (auf
deutsch) Band 1 1750-1850, Laaber Verlag, 1997, Michael Heinemann,
Hans-Joachim Hinrichsen, editors. 
Appendix J: Bach and Schumann chapter in Bach un die Nachwelt
(auf deutsch) 

Appendix K: Robert Schumann’s Performance of St. John’s
Passion from Matthias Wendt,  from“Bach und Händel in der

http://www.schillerinstitut.dk/071810_Michelle_Rasmussen_Schumann_NJ.mp3
http://www.schillerinstitut.dk/Schumann_foredrag_dansk_1.mp3
http://www.schillerinstitut.dk/schumann_foredrag_dansk_1.mp3
http://www.schillerinstitut.dk/Schumann_foredrag_dansk_2.mp3
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/robert_schumanns_fugengeschichte.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/schumanns_lehrbuch_der_fugenkomposition.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/schumanns_lehrbuch_der_fugenkomposition.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/schumanns_fugal_theme_from_other_manuscripts.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/schumanns_fugal_theme_from_other_manuscripts.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/fugenproblem_etc.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/fugenproblem_etc.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/clara_schumanns_performances_of_bach.pdf
http://www.schillerinstitut.dk/schumann/clara_schumanns_performances_of_bach.pdf
http://schillerinstitut.dk/drupal/system/files/Bach%20and%20Schumann%20chapter%20in%20Boetticher%20complete.pdf
http://schillerinstitut.dk/drupal/system/files/Bach%20and%20Schumann%20chapter%20in%20Boetticher%20complete.pdf
http://schillerinstitut.dk/drupal/system/files/Bach%20and%20Schumann%20chapter%20in%20Bach%20und%20die%20Nachtwelt.pdf
http://schillerinstitut.dk/drupal/system/files/Bach%20and%20Schumann%20chapter%20in%20Bach%20und%20die%20Nachtwelt.pdf
http://schillerinstitut.dk/drupal/system/files/Robert%20Schumann%27s%20Performance%20of%20St.%20John%27s%20Passion.pdf
http://schillerinstitut.dk/drupal/system/files/Robert%20Schumann%27s%20Performance%20of%20St.%20John%27s%20Passion.pdf


Rezeption Robert Schumanns,” See above pdf.
 

Schiller  og  historiens
dynamik

Af Michelle Rasmussen

Om  Friedrich  Schillers  indledende  foredrag  som
historieprofessor  på  universitetet  i  Jena  i  1789.

Menneskeheden er i dag nået frem til en historisk korsvej: Vil
den igangværende globale økonomiske sammenbrudskrise, som har
været under opbygning gennem flere årtier, ende i en tragedie,
eller  vil  den  anspore  os  til  at  gennemføre  de  politiske
forandringer, der er nødvendige for at sikre os en lys og
bedre fremtid? Skal vi have held med det sidste, er det en
forudsætning, at vi forstår historiens dynamik, herunder det
paradoksale forhold mellem den måde hvorpå historien bestemmer
vort nuværende samfund, og det enkelte individs evne til,
viljemæssigt,  at  forandre  historien.  Til  det  formål  er
Friedrich Schillers allerførste forelæsning, da han i 1789
tiltrådte stillingen som historieprofessor ved universitetet i
Jena,  en  pragtfuld  og  rig  inspirationskilde.
Tiltrædelsesforelæsningen bar titlen: »Hvad er, og til hvilket
formål  studerer  vi  universalhistorie?«,  og  den  giver  ikke
alene en bedre forståelse af begrebet »historisk dynamik«, men
styrker også den enkeltes personlige identitet som et bindeled
mellem fortiden og fremtiden.

Indledningsvis udfordrer Schiller sine studenter, og studenter
til alle tider, ved at stille spørgsmålet: »Hvorfor ønsker I
egentlig  at  uddanne  jer?«  Er  det  for  at  skaffe  jer  en

https://schillerinstitut.dk/si/2009/10/schiller-og-historiens-dynamik/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/10/schiller-og-historiens-dynamik/


stilling, der kan sikre jer mad på bordet? Schiller kaldte
denne  kategori  af  studerende  for  »de  brødlærte«,  og  han
advarede om, at med en sådan identitet og indstilling følger
automatisk misundelse og jalousi over for andres viden og
kunnen. For den »filosofiske student« derimod, for hvem lærdom
og  ny  viden  bærer  belønningen  i  sig  selv,  vil  andres
gennembrud i stedet vække en følelse af taknemmelighed, fordi
sådanne nye ideer vil bane vejen for en større tankemæssig
harmoni og enhed. Schiller vil inspirere sine studenter til
selv at hæve deres identitet op på et højere niveau.

Schiller beskriver, hvorledes historien skaber den kultur, som
den  enkelte  gennemlever  i  sin  samtid.  Han  gør  historien
levende  ved  at  lade  alle  de  paradoksale  og  modstridende
processer, der fører til menneskehedens fremadskriden, væve et
historisk  billedtæppe,  gennem  hvilket  han  påviser
nødvendigheden af at tage hele menneskehedens samlede historie
som  udgangspunkt,  hvis  man  eksempelvis  skal  forklare  og
forstå, hvorledes ham og de studerende med deres sprog og
religion, er samlet for at diskutere disse begreber på dette
givne historiske tidspunkt.
Hvordan har menneskeheden været i stand til at udvikle sig fra
bestialske samfund, kendetegnet ved slaveri, menneskeofringer
og »alles krig imod alle«, til en samfundsorden, der inden Den
franske Revolutions blodbad, syntes at åbne sig, hvor love og
den indre moral syntes at gøre det muligt for folkeslag og
nationer at leve i fred og fordragelighed med hinanden? Hvor
det enkelte individ syntes at have friheden til at opdage nye
videnskabelige  principper,  der  kunne  ændre  naturen  omkring
dem, og skabe bevægende kunst til glæde for samfundet som
helhed. Svaret skal findes i universalhistorien.

Universalhistorikeren  stiller  sig  selv  spørgsmålet:  »Hvilke
begivenheder og processer har skabt dette historiske øjeblik?«
Derfra går han tilbage i tiden for at afdække en lang række af
årsager og virkninger. Den enkelte historiske begivenhed kan
nemlig  ikke  forstås  isoleret  fra  andre  begivenheder  og



processer. Man er nødt til at undersøge, hvad der skabte den,
og  hvad  den  ledte  til.  Men  Schiller  advarer  også  om,  at
historien  på  ingen  måde  er  lineær.  Et  eksempel  er
Kristendommen, hvis fulde historiske effekt først viste sig
flere århundreder efter den historiske begivenhed, der ledte
til dens opståen. Eftersom der er mange huller i de historiske
overleveringer, må universalhistorikeren også gøre brug af sin
forestillingsevne,  baseret  på  naturlov  og  den  menneskelige
sjæl, i forsøget at forklare menneskehedens fremskridt, selv
om det ikke er helt præcist. Men så kommer man tættere på at
»løse problemet med verdens ordning, og møde den Højeste i
Hans Skønneste effekt.«

 

At gribe ind i historien
Men de enkelte individer i et samfund kan desværre sagtens
svigte deres forpligtelse til at møde samtidens udfordringer.
Samme år som Schiller holdt sin indtrædelsesforelæsning brød
Den franske Revolution ud, og det efterfølgende blodbad fik
Schiller til at betegne begivenhederne som »et stort øjeblik«,
der havde fundet »et lille folk«. Med det i baghovedet kan man
fristes til at spørge, om det egentlig er muligt for den
enkelte  at  forandre  samfundet  i  tide,  så  en  tragedie  kan
undgås?

I  en  række  artikler  gennem  de  seneste  måneder  har  Lyndon
LaRouche  med  Schiller,  Shakespeare  og  Percy  Shelley  som
udgangspunkt beskæftiget sig med historiens dynamik. Her har
han forklaret, at det er helheden, der bestemmer de enkelte
bestanddele – at de enkelte samfund er formet af den kultur,
de  har  arvet,  som  igen  er  tilvejebragt  gennem  sammenstød
mellem  modstridende  kulturelle  verdensanskuelser.  Men,  i
epoker  med  alvorlige  eksistentielle  kriser,  som  den  vi
gennemlever netop nu, kan enestående individer finde styrken
til at rejse sig op over samtidens dekadente kultur. I direkte
modsætning til Shakespeares tragiske Hamlet, der aldrig fandt
hverken mod eller mandshjerte til at hæve sig over det faktum,



at der var »something rotten in the state of Denmark«.

Det enkelte individ er faktisk i stand til både at udpege og
derefter kæmpe imod de dele af tids-åndens kultur, som vil
lede til samfundets tragiske endeligt. Individer kan opdage og
blive bevidste om, at mange af de forestillinger og meninger
de  engang  troede,  de  selv  havde  formet  og  dannet,  i
virkeligheden er noget, de uden at have tænkt over det, har
tilegnet  sig  gennem  tidens  medier,  populærkultur,
toneangivende personligheder og indlærte teorier. Når det så
står klart, at samfundet står overfor et afgørende vendepunkt
eller en dyb tragedie, tvinges det enkelte individ til at
stille spørgsmålstegn ved de forestillinger og antagelser, man
hidtil har taget for givne, og i en sådan situation vil man
være i stand til at fralægge sig de holdninger, som man nu
indser,  har  ført  til  krisen.  Her,  og  kun  her,  opstår
muligheden for en fredelig revolutionær forandring, der kan
redde  civilisationen.  Og  så,  som  var  det  en  gnist,  der
antændte  en  omfattende  brand,  kan  millioner  af  mennesker
pludselig, og på én gang, reagere imod det, de nu finder
forkert og uretfærdigt og rejse sig med ordene: »Vi er folket,
og vi har fået nok«.

Den store engelske digter Percy Shelley skrev i sit essay Til
digterkunstens forsvar, at i historiens store øjeblikke bliver
det enkelte individ så at sige »større end sig selv«. Og hvad
digterne angår, skrev Shelley, bliver de nærmest »forundrede
over deres egne opdagelser, for det er mindre deres egen end
tidsalderens ånd«. Tidens revolutionære ånd har kraft til at
befri mennesker fra deres fastlåste tankegang og til at udløse
en intens epoke med skabelse af nye opløftende ideer.

Som  afslutning  på  sin  tiltrædelsesforelæsning  fremlægger
Friedrich Schiller løsningen på historiens paradoks ved at
vise, at det faktisk er muligt for det enkelte individ, formet
af  den  forgangne  tid,  at  ændre  det  som  kommer,  altså
fremtiden. Han udvikler den smukke forestilling om, at man kan
tilbagebetale  den  gæld,  vi  alle  har  til  tidligere  tiders



generationer, til alle dem, der har måttet lide afsavn for at
skabe vort historiske øjeblik, ved at gøre noget helt særligt
i vor egen tid, som vil øge det, vi har arvet og yde et
udødeligt bidrag til de kommende generationer. Læs Schillers
egene ord:

 

Afslutning af Schillers foredrag

»Alle forudgående tidsaldre har – uden at vide det eller opnå
det – anstrengt sig for at skabe vort menneskelige århundrede.
Alle skatte, som flid og geni, fornuft og erfaring i løbet af
verdens lange historie efterhånden har frembragt, tilhører os
alle. Først via historien vil De lære at værdsætte de goder,
som vane og følelsen af selvfølgelighed gør os utaknemmelige
overfor: kostbare, dyrebare goder, som de bedste og ædleste
mennesker har udgydt deres hjerteblod for, og som har måttet
tilkæmpes gennem mange generationers møjsommelige arbejde. Og
hvem blandt Dem, som besidder en vågen ånd og et følsomt
hjerte, kan være bevidst om denne høje forpligtelse, uden at
der hos ham opstår et ønske om at afvikle den gæld til de
kommende generationer, som han ikke længere kan betale til de
allerede svundne. Et ædelt ønske må flamme op i os om – så
godt vi kan – at bidrage til den rige arv af sandhed, moral og
frihed, som vi har modtaget fra de forrige generationer og
rigt forøget atter må videregive til de kommende og dermed
give vort bidrag til den uforgængelige kæde, som snor sig
gennem alle menneskeslægter og derigennem styrke vor flygtige
tilværelse.

Hvor forskellig den bestemmelse end er, som venter Dem i det
borgerlige samfund – et eller andet kan De alle bidrage med!
Enhver fortjenstfuld indsats åbner en vej til udødeligheden –
den sande udødelighed, mener jeg – hvor handlingen lever og
forplanter  sig,  selv  om  dens  ophavsmand  skulle  forblive
ukendt.«



 

Med den nuværende krise har vi for alvor nået et historisk
øjeblik, hvor alt, hvad tidligere genrationer har opbygget,
står  på  spil.  Lyt  derfor  nøje  efter.  Kan  du  også  høre
fortidens stemmer bønfalde dig om handling og aktivt ansvar,
der kan sikre, at deres ofre og afsavn ikke var forgæves? Kan
du høre dem fremlægge deres modige gerninger som inspiration,
så vores generation også vil gøre det muligt for fremtidens
kvinder og mænd at give deres bidrag til menneskehedens videre
udvikling?

Historien selv har til fulde vist, at det enkelte individ kan
forandre historiens gang. Schiller gjorde i hvert fald. Med
sine  store  poetiske,  dramatiske,  filosofiske  og  historiske
evner bidrog han til udannelsen af mennesker, så de kunne
modstå  og  undgå  den  tragedie,  som  Den  franske  Revolution
udviklede sig til og samtidig forme de kommende generationer,
så de engang i fremtiden vil blive i stand til at skabe ægte
frie republikker i Europa:

Er du klar til at tage imod Schillers udfordring?

 

Læs Schillers tale på: schillerinstitut.dk/schiller250

 

Foto: Buste af Schiller foran Jenauniversitetets hovedbygning 

Massestrejke  i  USA.

https://schillerinstitut.dk/si/2009/09/massestrejke-i-usa/


Kampagneavis nr. 10
KAMPAGNEAVIS NR. 10, EFTERÅR 2009

 

Download (PDF, Unknown)

Vi  behøver  Schillers
Æstetiske Breve i dag

 af Feride Istogu Gillesberg

Frihedsdigteren Friedrich Schiller har et utroligt smukt og
kærligt menneskesyn. For ham er mennesket skabt til noget
bedre.  Han  skriver  om  den  skønne  sjæl,  hvor  menneskets
følelser og dets fornuft går op i en højere enhed. Her handler
mennesket godt, ikke af pligt men af egen fri vilje, fordi det
ønsker at gøre godt. For Schiller er der først mulighed for
sand politisk frihed, når mennesket er frit gennem at fornuft
og  følelser  er  forenet  i  denne  højere  enhed  og  handler
passioneret for det almene vel.

I hans skrifter, som f.eks. »Om det ophøjede« og »Menneskets
æstetiske opdragelse i en række breve«, arbejder han med,
hvordan man kan udvikle menneskene til sådanne skønne sjæle.
De  æstetiske  breve  har  tre  hovedtemaer.  Det  første  er
nødvendigheden af at forædle menneskets karakter, det andet
kunstens betydning for at opnå det og det tredje om, hvordan
dannelsen af en skøn sjæl i mennesket er nøglen til politisk
frihed.

https://schillerinstitut.dk/si/2009/09/massestrejke-i-usa/
http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2014/12/Kampagneavis-2009-09-nr10-Massestrejke-i-USA.pdf
https://schillerinstitut.dk/si/2009/08/vi-behoever-schillers-aestetiske-breve-i-dag/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/08/vi-behoever-schillers-aestetiske-breve-i-dag/


Schillers skrifter er indholdsfulde og dybsindige. De kræver
en koncentreret indsats for at begribe ideerne, men spring ud
i det. Der er en stor skat, der venter på at blive tilegnet.

 

Den skønne sjæl
Schillers skønne sjæl handler med passion for andre mennesker
og  for  retfærdighed  af  et  godt  hjerte,  ligesom  den
barmhjertige samaritaner. For at kunne blive til sådan en
ophøjet sjæl må man uddanne både sine følelser og sin fornuft.
Følelserne og fornuften må bringes i en harmonisk balance.

Det hedonistiske menneske, der kun handler ud fra umiddelbart
begær, er ikke et helt menneske men en slave af sine drifter
og følelser – og dermed ikke frit. Omvendt er et kantiansk
menneske, der kun kan handle fornuftigt gennem at undertvinge
sine følelser, emotionelt amputeret og heller ikke helt sig
selv. For at blive et helt menneske mener Schiller derfor, at
følelserne må udvikles og ophøjes, så de kommer i harmoni med
fornuften – uden at hverken menneskets følelser eller dets
fornuft må tvinges i lænker.

Hvordan kan det lade sig gøre? Der kræver en forenende kraft
af transcendental karakter. Noget der både har rod i dem begge
og  samtidigt  løfter  sig  over  dem:  skønheden!  Tænk  på
Beethovens 9. symfoni (der var inspireret af Schillers digt
»Hymne til Glæden«) eller på en græsk statue, der virker som
om, at den er i fysisk og åndelig bevægelse, selvom den er
mejslet  i  sten.  Skønheden  opløfter  både  følelserne  og
fornuften.
Kunstnerens  opgave  er  at  skabe  skønhed  på  det  højeste
universelle niveau. Han må kende den kunst, der kendetegnede
de  største  civilisationer,  som  f.eks.  det  klassiske
Grækenland, for at kunne handle på det højeste niveau i sin
egen tid. Schiller mener, at det er kunstnerens opgave at
uddanne  befolkningens  karakter  gennem  at  give  dem  det  de
behøver, ikke det tidsånden begærer. Så vil kunstnerens egen



ædle sjæl vække genklang og opløfte befolkningen.

Hvor er den smukke kunst i dag? Dagens »moderne kunst« er
mangt og meget, men skøn er den i værd fald ikke!

 

Frihed – vores majestætsret
For Schiller drejer det sig om at uddanne mennesker til skønne
sjæle  uden  at  krænke  deres  frie  vilje,  som  han  kalder
menneskets majestætsret. Tænk på et barn. Hvordan lærer det
bedst? Ikke igennem tvang, men gennem leg. Schiller skriver,
at mennesket kun et helt frit når det leger, og kun kan lege
fuldt, når det er frit. Kunsten er at vække folks legedrift,
hvor kreativiteten kan blomstre. Ved at være fri gennem denne
form for leg vækkes menneskets passion og bliver kilden til
yderlig kreativitet og handling. Og den klassiske kunst er den
fremmeste  skueplads  for  denne  form  for  leg,  fordi  den  er
baseret på kreativitet uden at give afkald på en højere ikke-
arbitrær lovmæssighed.

Mennesket er først rigtigt frit, når det har en skøn sjæl. Et
sådant menneske kan frit følge sine drifter, fordi det har
nået en udvikling, hvor fornuften kan stole på følelserne, da
følelserne er blevet en forlængelse af fornuften. Fornuft og
følelser er vokset sammen til en højere enhed.
Når menneskets følelser og fornuft er blevet til ét, støtter
de og udvider hinanden. Vores følelsers indlevelsesevne vokser
samtidigt med indsigten hos vores fornuft. Jo større indsigt
vi får i os selv og verden omkring os, desto større frihed har
vi til at gøre det, vi egentlig vil, og dermed få sand frihed.
Kun når mennesket føler med verden og lever sig aktivt ind i
den, kan det også påvirke den.

Selvom Schiller skrev for evigheden, forsøgte han ikke at
flygte fra sin tid, men mente tværtimod, at man må tage ansvar
for den. Han skrev de æstetiske breve for at angive en vej ud
af den tilsyneladende håbløse situation, der opstod i Europa



efter den mislykkede franske revolution. Han skriver i det
femte æstetiske brev: »Naturstatens bygning vakler, dens mørke
fundamenter  giver  efter,  og  der  synes  at  bestå  en  fysisk
mulighed  for  at  sætte  loven  på  tronen,  for  endelig  at
respektere mennesket som sit eget mål og gøre sand frihed til
grundlag for den politiske forening. Et forfængeligt håb! Den
moralske mulighed er ikke til stede, og det gavmilde øjeblik
finder en uimodtagelig slægt«.

Andetsteds i brevene spørger Schiller, hvordan man kan skabe
en frihedsstat, når masserne er dominerede af had og brugen af
vold, eliten er degenereret og staten korrupt. Det er derfor
han skriver sine æstetiske breve. Det er kun gennem menneskets
æstetiske opdragelse – gennem at forædle folks karakter – at
sand frihed og dannelsen af en fri stat er mulig. For Schiller
er den største kunst den at skabe politisk frihed.

 

Hvad med i dag?
Med  det  internationale  finanssammenbrud,  og  faren  for  at
Obama-administrationen indfører fascistiske nedskæringer, står
vi  på  kanten  af  at  få  en  ny  sort  tidsalder.  Det  store
spørgsmål er, om vi denne gang er i stand til, med Schillers
ideer om den skønne sjæl, og de politiske løsninger som den
amerikanske statsmand og økonom Lyndon LaRouche har fremlagt,
at gribe ind i historiens gang og sørge for, at vi ikke
gentager fejltagelserne fra den franske revolution.

Vær ikke passiv på historiens skueplads. Vær et helt menneske
der  handler  på  vegne  af  den  nulevende  og  de  kommende
generationer.

 

Michelle Rasmussen har bidraget til denne artikel.

Schillers breve findes oversat til dansk af Per Øhrgaard som
»Menneskets æstetiske opdragelse i en række breve«, der blev



udgivet på Gyldendals forlag i 1970 og 1996.

 

Schillers tak til Danmark

Som man kunne læse i Schiller Instituttets kampagneavis nr. 8,
forår 2009, var der en sammensværgelse mellem Jens Baggesen,
Frederik Christian af Augustenborg og Ernst Schimmelmann for
at redde Friedrich Schiller på et tidspunkt, hvor han var
fanget i en håbløs finansiel og helbredsmæssig situation. I
årene 1791-1796 modtog Schiller derfor 1000 thaler årligt fra
Danmark, der gjorde det muligt for ham at forsørge sig selv og
sin familie.

På Schillers spørgsmål, om han kunne gøre noget som tak for
den storslåede hjælp, bad Frederik Christian af Augustenborg
ham om, at skrive nogle betragtninger om menneskets æstetiske
opdragelse, et spørgsmål der beskæftigede ham, da han var
protektor for Københavns Universitet og ledede arbejdet med at
reformere det danske uddannelsessystem.

Schiller tog begejstret imod opgaven og skrev tilbage, at
disse breve er fra én, som »taler skønhedens sag, til et
hjerte  som  føler  og  udøver  hele  dens  magt«.  Fra  1793  og
fremefter skrev han en række breve om emnet, der gik på omgang
i  den  danske  elite.  Det  er  disse  breve,  der  i  en  noget
omarbejdet  form  blev  publiceret  i  skriftet  »Menneskets
æstetiske opdragelse i en række breve« i 1795. Et skrift der
siden har været kilde til inspiration og diskussion blandt
alle filosofisk interesserede mennesker.

Frederik Christian af Augustenborg, som Schiller beskrev som
»… en ligeså åndfuld tænker som frisindet verdensborger … et
hjerte, som i skøn entusiasme vier sig til menneskehedens
vel!«, var helt på bølgelængde med Schiller i ideen om, at
uddannelsessystemet ikke blot skal lære eleverne et pensum,
men i lige så høj grad har til formål at forme deres karakter.



Friedrich  Schiller:  Timoleon
og Immanuel
Af Tom Gillesberg

Det  er  en  udbredt  misforståelse  at  det  britiske
parlamentariske system var det store demokratiske forbillede,
da  borgere  i  USA  og  andre  nationer  skulle  gøre  op  med
enevælden. De grundlæggende fædre i USA søgte tilbage til de
demokratiske  erfaringer  fra  den  klassiske  græske  kultur  i
Athen,  som  de  bl.a.  videregives  hos  Platon,  og  de
statsretslige ideer fra Leibniz, som man fik gennem Emerich de
Vattels berømte værk om Nationalstaters Lovgivning. Da så USA
i 1789 havde lavet sin revolutionerende forfatning, blev den
målestokken for andre nationer, og man håbede, at Frankrig,
som var det europæiske land der var tættest på USA og kommet
længst i sit opgør med oligarkisme, kunne blive den første
efterfølger  i  Europa.  Da  det  lykkedes  den  britiske
efterretningstjeneste at forvandle den franske revolutionære
ånd til jakobinsk anarki, måtte man atter vende blikket mod
USA.

I bogen Timoleon und Immanuel bringer forfatteren Hans Schulz
brevvekslingen  (der  er  på  tysk)  mellem  prins  Christian
Frederik  af  Augustenborg  og  Jens  Baggesen.  Baggesen  blev
hemmelig spion for Augustenborg, hvor han, under dække af at
skulle undersøge uddannelsessystemer rundt om i Europa, havde
hemmelige  samtaler  og  undersøgte  de  politiske  forhold.
Efterhånden som den politiske situation spidsede til, begyndte
de at bruge hemmelige kodenavne, som fortæller meget, om de
idealer de havde. København blev omdøbt til Athen, Danmark til
Grækenland, og USA fik dæknavnet Nygrækenland. Baggesen kaldte
sig Immanuel efter Immanuel Kant, mens Augustenborg gav sig

https://schillerinstitut.dk/si/2009/05/friedrich-schiller-timoleon-og-immanuel/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/05/friedrich-schiller-timoleon-og-immanuel/


navnet Timoleon, efter den berømte revolutionære leder i den
græske  koloni  Syrakus,  der  styrtede  Dionysos  den  Yngres
tyranniske diktatur. Noget af et dæknavn at vælge, når ens
svigerfar er enevældig konge i Danmark.

I brevvekslingen skriver Augustenborg til Baggesen den 7. maj
1793: »At de kan bekræfte det fordelagtige ved Amerika frem
for det civiliserede og oplyste Europa, giver mig stor glæde.
Måske søger jeg tilflugt der, hvis jeg i mit fædreland må
opleve tiden fra den spanske inkvisition eller et maratiansk
anarki. For jeg passer ikke ind i hverken det ene eller det
andet,  jeg  vil  hverken  være  tjener  for  en  despot  eller
undersåt for en pøbel «, og i et brev den 10. maj: »De ved
hvor positivt stemt jeg er for ideen om at rejse til Amerika,
hvis despotisme eller anarki gør det ubærligt for tænkende og
dannede mennesker at opholde sig i Europa «. Den 8. juli lyder
det desperat:»Må vi helt opgive Europa? Skal man allerede nu
vende  blikket  mod  Nygrækenland  [Amerika]  eller  kan  Europa
stadig reddes fra at blive despotismens gidsel uden at blive
knust mod anarkiets klipper, og hvordan er det muligt?«

Augustenborg og andre oplyste sjæle forblev i Europa, på trods
af det ikke lykkedes at skabe en succesfuld efterfølger til
den  amerikanske  revolution,  i  håbet  om  at  kunne  skabe
amerikanske  tilstande  i  Europa  på  et  senere  tidspunkt.

 

Fra bogen Timoleon und Immanuel. Dokumente einer Freundschaft.
Af Hans Schulz, Leipzig 1910. Side 157, 161, 177.  
Relaterede artikler:

Friedrich  Schiller  –  Alle  landes  frihedsdigter  af  Tom
Gillesberg

Den danske hjælp til Schiller af Tom Gillesberg

Uddrag af Friedrich Schiller skuespil Don Carlos, 3. akt 10
scene



 

 

 

Friedrich  Schiller:  Don
Carlos
Uddrag fra 3. akt scene 10, kong Fillip II og marquis de Posa

POSA: Min konge! Jeg er vendt hjem fra Flandern og Brabant. –
Så mange rige, blomstrende provinser! Et kraftigt folk, et
stort folk – og tillige et godt folk – og at være fader for
det: guddommeligt! det tænkte jeg. Da stødte jeg på forkullede
skeletter.

(Han tier, mens hans blik hviler på kongen, der forsøger at
gengælde det, men forlegen og forvirret ser ned)

De har ret. De må. Og at De kan hvad De har indset at De må,
det fylder mig med gysende beundring. Det er synd at offeret
der ligger i sit blod er dårligt egnet ti1 at synge lovsang
for den der ofrer det, – og at det kun er mennesker og ikke
større  ånder  historien  bliver  skrevet  af!  –  Kong  Filips
århundrede blir fortrængt af mere blide og mere vise tider;
borgerlykke og fyrstehøjhed vandrer da forsonet, og staten
sparer sine egne børn: nødvendigheden bliver mennesk’lig.

KONGEN: De tror måske, at disse mennesk’lige århundreder vil
komme hvis jeg viger for vort århundredes forbandelse? Se Dem
omkring i Spanien: her blomstrer jo borgerlykken i en skyfri
fredstid; og dem i Flandern under jeg den ro.

https://schillerinstitut.dk/si/2009/05/friedrich-schiller-don-carlos/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/05/friedrich-schiller-don-carlos/


POSA (hurtigt): En ro som på en kirkegård. De håber at ende
hvad  De  har  begyndt?  De  håber  at  standse  kristenhedens
modning, standse det forår der forynger verden? De vil – ene
mand her i Europa – kaste Dem mod det verdensskæbnehjul der
ruller ustandseligt, i fuld fart – gribe ind i egerne med egen
hånd? Det kan De ikke! Tusinder er flygtet ud af Deres lande,
fattige – og glade. Den borger De har tabt for troen, var den
ædleste. Med åbne moderarme ta’r Englands dronning mod de
flygtende, og hvad de bringer nyder England godt af. Granada
ligger øde uden de fordrevne nye kristnes flid, Europa ser
jublende sin fjende ligge og forbløde af de sår han gav sig
selv.

(Kongen er bevæget; Posa bemærker det og går nogle skridt
nærmere)

For evigheden vil De plante, og sår død? Et sådant tvangsværk
overlever helt sikkert ikke ophavsmandens ånd. De får kun utak
for hvad De har bygget, forgæves har De kæmpet med naturen,
forgæves  ofret  et  rigt  kongeliv  for  lutter  ødelæggende
projekter. Et menneske er mere end De tror. Sin lange slummers
lænke vil det bryde og atter kræve hvad der er dets ret. Det
kaster Deres navn i bunke med en Nero, en Busiris – og det
smerter, for De var god.

KONGEN: Er De så vis på det?

POSA (med ild): Ved den almægtige Ja – ja, det er jeg. Men giv
os det De tog, igen! Lad med den stærkes storsind lykke vælde
ud af Deres overflod – lad frie ånder udvikle sig i Deres
verdensbygning! Og giv os det De tog, igen. Bliv konge for
millioner konger!

(Han træder kækt nærmere og retter faste og ildfulde blikke
mod kongen)

Gid de tusinder som tager del i denne store stund vil lægge
deres ild på mine læber og gøre strålen som jeg mærker i mit
blik til flammeglød! – Giv afkald på den unaturlige forgudelse



der suspenderer os, og bliv et mønster for os på det der er og
bliver sandt. Thi aldrig er så meget blevet givet en dødelig
der ville kunne bruge det så guddommeligt. Europas konger ser
op til Spanien. Gå De i spidsen. Et pennestrøg af denne hånd,
og jorden er skabt påny. Giv tankefrihed. –

(Han kaster sig for kongens fødder)

KONGEN (overrasket, med ansigtet bortvendt og så igen vendt
mod Posa): Rejs Dem, De underlige sværmer –

POSA (rejser sig ikke): Se Dem om i Guds natur! På frihed er
den bygget – og se hvor rig den er i kraft af frihed! Den
store skaber lader livet myldre i duggens mindste dråber og
selv dér hvor vi kun ser forrådnelse og død. Hvor snæver og
hvor fattig er den verden Deskaber! Kristenhedens herre lader
sig skræmme af et blad der rasler – De må frygte for enhver
der har lidt mandsmod. Han lader – for at undgå at begrænse
den skønne friheds selvudfoldelse – en grufuld hær af onder
rase i sit verdensalt. Han, kunstneren, har selv beskedent
skjult sig bag naturens love. Dem ser fritænkeren og ikke ham.

Hvad skal en gud til? siger han, når verden selv klarer det?
Og ingen kristen andagt har prist ham mere end denne blasfemi.

KONGEN:  Og  dette  høje  monster  vil  så  De  påtage  Dem  at
efterligne  i  det  jordiske,  i  mine  stater?

POSA: De kan gøre det. Hvem ellers? Kongekraften der – ak si
længe! – kun har virket for at øge tronens magt, kan skabe
lykke for folkene, og De kan genoprette den adel vor tids
mennesker har mistet. Hvad borgeren har været: kronens mål –
det skal han atter være; ingen pligt skal binde ham undtagen
den: at tilstå sin bror de samme rettigheder. Når så mennesket
– igen sin egen herre – er vågnet til bevidsthed om sit værd,
og frihedens sublime dyder trives – når De har gjort det
spanske kongerige til verdens lykkeligste – da har De pligt
til at underlægge Dern alverden.



KONGEN  (efter  stor  tavshed):  Jeg  lod  Dem  tale  ud.  Helt
anderledes, forstår jeg, tager tingene sig ud i dette hoved
end i andre. De skal ikke måles med en fremmed alen. Jeg er
den første De har åbnet Dem helt for. Jeg tror det, for jeg
ved det. Og fordi De har holdt meninger som disse, skønt
fastholdt med en sådan lidenskab, tilbage indtil denne dag –
på  grund  af  denne  klogskab  og  beskedenhed,  vil  jeg  helt
glemme, unge mand, at jeg har hørt dem og hvordan jeg hørte
dem.

Ja, rejs Dem. Som den ældre mand og ikke som konge vil jeg
modbevise en lidt overilet yngling, og det vil jeg, fordi jeg
vil det. – Altså endog gift kan, tror jeg, hos godartede
naturer forædles til det bedre. – Men se til at undgå min
inkvisition. – Det ville bedrøve mig hvis –

POSA: Virkelig?

KONGEN fortabt i synet af ham): Jeg har jo aldrig set et
sådant menneske. Nej, nej, marquis, De tiltror mig for meget.
En Nero vil jeg ikke være – jeg vil ikke være det – vil ikke
være sådan mod Dem. Enhver lyksalighed skal ikke visne under
mig. De selv, De skal, for øjnene af mig, have lov at blive
ved at være menneske.

POSA (hurtigt): Men så medborgerne? Det drejer sig jo ikke om
mig selv. Jeg taler ikke kun min sag. Undersåtterne, min konge
–

KONGEN:  Og  når  De  er  så  sikker  på  hvordan  mit  eftermæle
bliver, så tag Dem selv som et eksempel på hvordan jeg var mod
mennesker, så snart jeg fandt et sådant.

POSA: O, den retfærdigste blandt konger må nu ikke vise sig så
uretfærdig. Der er i Deres Flandern sikkert tusind der er
langt bedre mænd end jeg. Kun De – det tør jeg måske tilstå,
store konge – De ser måske for første gang et billed, omend et
mere blidt – af friheden.



 

Uddrag fra Don Carlos. Kronprins af Spanien oversat af Villy
Sørensen, Gyldendals forlag 1999.

 

 
Relaterede artikler:

Friedrich  Schiller  –  Alle  landes  frihedsdigter  af  Tom
Gillesberg

Den danske hjælp til Schiller af Tom Gillesberg

Timoleon og Immanuel af Tom Gillesberg

 

 

 

Friedrich  Schiller  –  Alle
landes frihedsdigter

Af Tom Gillesberg

2009:

I år er det 250 år siden Friedrich Schiller blev født i
Marbach,  Württemberg,  den  10.  november  1759.  Det  er  en
begivenhed, der ikke blot bør fejres i Tyskland men over hele
verden. Schiller har nemlig med rette fået tilnavnet »alle
landes frihedsdigter«. Hans liv og virke er tæt forbundet med

https://schillerinstitut.dk/si/2009/05/friedrich-schiller-alle-landes-frihedsdigter/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/05/friedrich-schiller-alle-landes-frihedsdigter/


at  tage  de  frihedsideer,  der  bl.a.  kom  til  udtryk  i  den
amerikanske frihedskamp og dannelsen af USA, og plante dem i
den europæiske muld. »Den højeste form for kunst er den at
skabe politisk frihed,« udtrykte Schiller det. Det er en af
årsagerne til, at Schiller Instituttet er navngivet efter ham.
Schiller Instituttet vil derfor bruge dette »Schillerår« til
at anskueliggøre Schillers rolle og hans smukke ideer, og
specielt den tætte kobling han har haft til udviklingen af den
danske nation.

Schiller var sytten år i 1776, da de amerikanske kolonier
gjorde oprør imod undertrykkelsen fra Det britiske Imperium og
etablerede  en  ny  fri  nation,  der,  i  såvel
Uafhængighedserklæringen  fra  1776  som  forfatningen  i  1789,
blev etableret på de højeste principper. I tiden mellem disse
to skelsættende begivenheder, hvor hele Europa var i største
bevægelse  under  indtryk  af  begivenhederne  i  Nordamerika,
udviklede  Schiller  sig  til  en  af  verdenshistoriens  mest
bevægende digtere og filosoffer.

Han begyndte for alvor sin digteriske løbebane, da han i 1781
som  ung  studerende  skrev  et  rebelsk  frihedsdrama  kaldet
Røverne. Det blev opført på teatret i Mannheim – under stor
opsigt, men ikke udelt begejstring. Hertug Karl Eugen, der
havde bevilget sin fattige undersåt Schiller en uddannelse som
militærlæge, gav ham forbud imod at skrive mere. Schiller
måtte derfor, for at kunne fortsætte med sin digtning, flygte
fra Württemberg til Mannheim i Baden-Württemberg.

Schillers næste to skuespil, Kabale og Kærlighed og Fiesco, er
begge  turbulente  dramaer  om  uretfærdige  overgreb  fra  en
tyrannisk  overmagt  og  så  selvfølgelig  den  ulykkelige
kærlighed. I Kabale og Kærlighed smerter det os, når den ægte
kærlighed mellem den borgerlige musikantdatter Luise Miller og
den adelige præsidentsøn Ferdinand ender i en tragedie pga.
samfundets klassedeling, men også når hertugen forsømmer det
almene vel for fest og pragt. Han betaler for diamanter til
sin elskede ved at tvangsudskrive og sælge sine undersåtter



til briterne, der har brug for soldater til at bekæmpe oprøret
i Nordamerika.

Tjeneren, der i Kabale og Kærlighed gør lady Milford opmærksom
på denne omstændighed, optræder igen i en senere scene, men
denne gang tavs. Han har fået tungen skåret af!
Schiller underholder publikum med sine skuespil, men uden at
de  noget  sted  mærker  en  løftet  pegefinger  eller  en
moralprædiken,  forlader  de  teatret  som  bedre  mennesker.
Schiller lader dem lide sammen med uskyldige, lader dem se
igennem magtens blændværk og får dem til at se de enkelte
handlinger i nuet, ud fra de store fremtidige konsekvenser de
har. Publikums moralske vilje og dømmekraft bliver udviklet og
døren åbnet for, at de højere politiske idealer, der foldede
sig ud i den amerikanske kamp for frihed, også kan vinde frem
her i Europa.

Fra 1783-1787 skriver Schiller så skuespillet Don Carlos, der
udspiller sig ved det korrupte spanske hof. Kronprins Carlos’
far er konge over et mægtigt imperium, der holdes sammen af
den katolske inkvisition. Her er frihedsideer ikke velkomne,
og kættere brændes på bålet.
Ind træder så Carlos’ borgerlige barndomsven marquis de Posa,
der forsøger at vække Carlos til dåd. Han vil have, at Carlos
overvinder  sine  egne  personlige  problemer,  i  form  af  den
forelskelse, han føler for dronning Elisabeth, der var hans
trolovede, inden hun blev bortgiftet til hans far kong Fillip.
Posa forsøger at få Carlos til at overføre sin kærlighed til
kampen for frihed i Nederlandene, hvor man lider frygteligt
under  det  spanske  skrækregime  (ligesom  unge  adelige  fra
Europa,  som  f.eks.  marquis  de  LaFayette,  der  rejste  til
Amerika og spillede en vigtig rolle i at sikre amerikanerne
sejren i deres befrielseskrig).

Schiller rejser spørgsmålet: Er det muligt for et menneske at
hæve sig op over sine personlige omstændigheder og problemer,
og gribe ind i historien på afgørende vis? Ja, viser Schiller
i sit drama, men man skal dog også passe på nogle forfærdelige



personlige faldgruber, hvis det ikke skal slå fejl.

I Don Carlos lægger Schiller sine egne idealer i munden på
marquis de Posa, i tredje akts slutscene mellem ham og kong
Fillip (se uddrag til højre).

Dette er revolutionær tale på et tidspunkt, hvor man i Europa
bliver  regeret  af  enevældige  konger,  kejsere,  hertuger  og
lignende, og hvor skrive-, ytrings- og trosfrihed på ingen
måde er en hævdvunden ret, men betragtes som kætterske ideer.
Det er en af grundene til at Don Carlos første gang bliver
opført i Danmark i 1831 – 44 år efter at skuespillet var
færdigt!

Men Schiller taler ikke for døve øren. Med sin kunst formår
han at vække mange hjerter og hoveder til dåd, ikke blot de
fattige og uprivilegerede, men også mænd der var født til at
indtage de højeste pladser i deres samfund, som f.eks. den
danske  prins  Frederik  Christian  af  Augustenborg  og
finansminister grev Ernst Schimmelmann. De vækkes af Schillers
smukke ideer og store idealer til at handle som borgere i den
store republik – det verdenssamfund og den menneskehed, hvor
vi alle er lige mennesker for vores skaber. Det beskrives i
historien om Den danske hjælp til Schiller.

Vi vil i kommende kampagneaviser forsøge at vise, hvorledes
Schiller og andre store tænkere på 1700- og 1800-tallet er
sammenvævet  med  den  danske  historie  og  udvikling.  Og  at
danskere på mange tidspunkter spillede en kritisk rolle i at
fremme og udvikle de store ideer, der gjorde det muligt for
stadig  flere  mennesker  at  få  tilgang  til  de  amerikanske
idealer om retten til liv, frihed og til at søge lykken.

 

 

Relaterede artikler:



Uddrag af Friedrich Schiller skuespil Don Carlos, 3. akt 10
scene

Den danske hjælp til Schiller af Tom Gillesberg

Timoleon og Immanuel af Tom Gillesberg

 

 

 

Den  danske  hjælp  til
Schiller.
Af Tom Gillesberg
af Tom Gillesberg

Efter Den amerikanske Revolution (1776-1783) var blevet kronet
med succes i form af USA’s forfatning i 1789, og Den franske
Revolution (1789-1791) havde udviklet sig til et jakobinsk
blodbad  fulgt  af  kaos  og  krig,  arbejdede  en  gruppe  af
højtstående  danskere  energisk  på  at  redde  Danmark  fra  en
dobbelt  fare:  Kaos  og  anarki,  som  man  havde  fået  det  i
Frankrig,  på  den  ene  side;  et  tilbagefald  til  tyrannisk
enevælde på den anden.

Det projekt for at redde frihedspoeten Friedrich Schiller og
få ham til Danmark, som vi vil beskrive i denne artikel, ledte
til en omfattende brevveksling mellem Schiller og den danske
prins  Frederik  Christian  af  Augustenborg.  Disse  breve  om
menneskets æstetiske opdragelse og den danske elites intensive

https://schillerinstitut.dk/si/2009/04/den-danske-hjaelp-til-schiller/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/04/den-danske-hjaelp-til-schiller/
https://schillerinstitut.dk/si/2009/04/den-danske-hjaelp-til-schiller/


engagement i Schillers ideer var i høj grad medvirkende til at
skabe  en  reform  af  det  danske  uddannelsessystem  og  en
opblomstring i det intellektuelle liv i Danmark – centreret
omkring en genoplivning af ideerne i den græske klassik, ideen
om det Sande, det Skønne og det Gode, og det heraf følgende
positive menneskesyn.
Trods »statsbankerotten« i 1813 og det smertelige tab af Norge
oplevede vi i Danmark en renæssance, den såkaldte Guldalder,
fra 1800-tallets begyndelse, med en mangfoldighed af store
ånder indenfor kunst, filosofi og videnskab, alt imens det
øvrige  Europa  sank  ned  i  en  åndelig  stenalder  under
Wienerkongressens  tunge  åg.

H.C.  Andersens  metaforiske  eventyr,  de  indsigtsfulde
filosofiske  skrifter  fra  Kierkegaards  hånd,  de  græsk-
inspirerede  statuer  af  Bertel  Thorvaldsen,  de  fængslende
malerier af C.A. Jensen, Constantin Hansen og Kristian Købke,
de humoristiske kompositioner af Frederik Kuhlau, de yndefulde
balletter af August Bournonville, Brønsteds genopdagelse af
det  virkelige  klassiske  Grækenland  og  H.C.  Ørsteds
banebrydende  videnskabelige  opdagelser  er  blot  nogle  få
eksempler på Guldalderens overflod af menneskelig kreativitet
og skaberkraft.

Denne artikel lader det danske Guldaldereventyr begynde med
historien  om,  hvorledes  danske  verdensborgere  frelste
Friedrich  Schiller  fra  en  ulykkelig  skæbne.

Der kommer en tid, hvor ethvert ungt menneske må spørge sig
selv: »Skal jeg handle ud fra de normer og værdier, jeg har
fået fra traditionen, min familie, min position og samfundet –
nutidens  aksiomatiske  grundsætninger  –  eller  er  der  nogle
højere principper, som nødvendiggør, at jeg ikke blot dvask
flyder med tidens strømninger?«

Spørgsmålet kunne også formuleres: »Skal jeg gøre, hvad min
tid og mine omgivelser kræver af mig, eller skal jeg handle ud
fra de kommende generationers behov?« Svaret afgør, om man



vælger at være en tragisk figur eller en ophøjet personlighed
på verdenshistoriens skrå brædder.

I det følgende vil vi beskæftige os med en konkret historisk
begivenhed, hvor en stor tænker med et stort hjerte, Friedrich
Schiller (1759-1805), ved hjælp af sine magtfulde ideer var i
stand til at bevæge frugtbare sind og hjerter hos sin tids
unge,  og  formå  dem  til  at  droppe  smålig,  selvcentreret
egoisme, og i stedet se sig selv som verdensborgere. Denne
ungdomsbevægelse,  der  var  kaldet  til  handling  af  tidens
dramatiske omvæltninger og Schillers ideer, inspirerede andre
jævnaldrende  unge  og  genvakte  ungdommens  brændende
sandhedssøgen  hos  mange  i  den  ældre  generation.

Vor tids politisk engagerede mennesker og bekymrede medborgere
vil i det følgende blive mindet om, at politiske mirakler kun
finder sted, hvis man bliver ved med at kæmpe for at uddanne,
opløfte og inspirere sig selv og sine medmennesker, uanset
rang  og  status.  Man  må  være  villig  til,  som  De  forenede
Staters grundlæggere så smukt udtrykte det, at dedikere sit
liv,  sin  formue  og  sin  ære  til  sikringen  af  de  kommende
generationers vé og vel. Og de kommende generationer refererer
ikke nødvendigvis til ens egen familie, ens eget land eller
ens  egen  tid.  Som  det  bliver  præsenteret  i  Schillers
skuespil Don Carlos, og genspejlet i denne historie fra det
virkelige  liv,  kan  de  handlinger  i  nuet,  som  har  størst
betydning for menneskeheden, for vores land og vores nuværende
og tilkommende familie, sagtens ligge i et engagement i en
international politisk forandring, som påvirker fremtiden for
os alle.

På menneskehedens vandring gennem årtusinderne har der været
mange  mørke  tidsaldre.  Disse  er  blevet  overvundet  af  små
håndfulde målbevidste mennesker, som satte sig for at skabe
lys  i  mørket,  en  renæssance.  Og  en  sådan  renæssance,  den
eneste redning for et ellers dekadent og degenereret samfund,
har aldrig været begrænset til en simpel genoplivning af gamle
skrifter og glemt kundskab. Den glemte kundskab må have nyt



liv. Individer må levendegøre den og forfine den.

Det krævede, og kræver, tilstedeværelsen af et geni, der fra
et højere standpunkt kan genskabe en forståelse af menneskets
sandere, dybere natur. En natur, der sjældent får udtryk i
almindelige menneskers normale dagligdags aktiviteter, men som
findes i forestillingen om, hvad menneskene kan og bør blive
til. Geniet må være i stand til at fastholde og videreudvikle
dette positive ophøjede menneskesyn, uanset hvor skuffende og
frustrerende samtidens mennesker måtte optræde og handle. Med
udbredelsen  af  det  positive  menneskesyn  forandres  den
sørgelige  nutid  til  en  bedre,  lysere  fremtid.  Friedrich
Schiller var sin samtids enestående geni, som Lyndon LaRouche
er det for vor tid.

Det var lignende dybe overvejelser, der satte scenen for de
begivenheder  i  1791,  vi  skal  beskrive  i  det  følgende.  To
højtstående  personer  i  det  danske  politiske  liv,  den
fungerende konges svoger og finansministeren, begge medlemmer
af det danske statsråd, brød med traditionen og omgivelsernes
pres. De valgte bevidst at spendere en anseelig del af deres
formuer og sætte deres politiske positioner på spil for at
støtte rebellen Friedrich Schiller.

Den danske digter
I slutningen af 1780’erne kom den unge digter Jens Baggesen
(1764-1826) til København, fattig på guld men rig på ånd. Han
blev hurtigt en yndet gæst i den tids fineste selskab: De
sociale  sammenkomster  hos  finansminister  grev  Ernst
Schimmelmann (1747-1831), medlem af statsrådet og en af de
rigeste personer i Det danske Kongerige. Det var grevinde
Schimmelmann, der arrangerede selskaberne, og hun kastede sig
med stor iver over opgaven med at hjælpe den unge danske poet,
som tryllebandt selskabet med sine entusiastiske oplæsninger.
Og  det  er  ved  disse  sammenkomster,  at  Baggesen  møder  sin
fremtidige velgører, Frederik Christian af Augustenborg, prins
af  Danmark  og  arvehertug  til  Slesvig-Holsten.  Efter  sit
giftermål med kronprins Frederiks søster, Louisa Augusta, i



1786 var Frederik Christian, i en alder af bare 20 år, trådt
ind i det danske statsråd. På grund af kong Christian VII’s
sindssygdom var kronprins Frederik landets faktiske regent, og
prinsen  af  Augustenborg  blev  den  næsthøjeste  rangeret  i
statsrådet.

Trods sin unge alder var Frederik Christian en yderst belæst
herre. Han var kun 13 år, da giftermålet med kronprinsens
søster blev arrangeret, og gennem hele sin tidlige ungdom
kastede han sig med energisk iver over al kundskab, der kunne
blive nyttig i hans fremtidige virke for det danske rige.
Udover at tale og skrive flydende tysk, dansk og fransk, læste
han engelsk og latin, og mestrede en del italiensk. Han fik en
omfattende skoling i statskundskab, historie, jura, økonomi
m.m., dels af privatlærere på slottet i Augustenborg, dels
under  et  studieophold  i  Leipzig.  I  1788  blev  Frederik
Christian så udnævnt til protektor for Københavns Universitet
og  indledte  en  livslang  kamp  for  at  forbedre  de  højere
uddannelser i Danmark.

For Frederik Christian af Augustenborg er Jens Baggesen en
talentfuld ung mand, der kan blive til god nytte for Danmark.
Men den unge digter er fysisk og psykisk slidt ned, så prinsen
arrangerer et statsbidrag på 800 rigsdaler, så Baggesen kan
tage på en større udlandsrejse, slappe af og få helbredet
bragt i orden igen.

I 1790 er den 26-årige Baggesen i Schweiz. Her gør han ivrigt
kur til Sophie von Haller, barnebarn af den berømte forfatter
Haller,  og  under  kurmageriet  falder  han  over  Schillers
skuespil  Don  Carlos.  Baggesen  har  selvfølgelig  læst  andre
tidligere værker af Schiller, men Don Carlos gør et særligt
dybt  indtryk,  og  han  bliver  en  begejstret  Schiller-
fan. »Schiller er uden tvivl den fremste blandt Shakespeare-
sønnerne – Josef blandt sine dramatiske brødre«1, skriver han
i sin dagbog.

I Schillers drama forsøger den unge fritænker markis de Posa



at  mobilisere  sin  barndomsven,  den  spanske  kronprins  Don
Carlos, til at forlade sit fædreland og kæmpe for Flanderns
frihed – en tydelig reference til de mange unge europæere, der
forlod Europa for at deltage i den amerikanske befrielseskrig
og  rejse  »frihedens  tempel«  på  den  anden  side  af
Atlanterhavet. Det er i Don Carlos, vi finder markis de Posas
berømte, storladne appel til kong Fillip om at tillade tros-
og  tankefrihed.  Netop,  hvad  alle  datidens  frihedselskende
europæere håbede for deres egne kongeriger: At de ville blive
omdannet til moderne, frie stater, hvor man kunne tænke og
tale frit.

Da Den franske Revolution brød ud i 1789, græd Europas unge af
glæde. Nu skulle det amerikanske mirakel gentages i Europa –
troede og håbede man. Senere græd man af rædsel, da håbet blev
gjort frygteligt til skamme under det jakobinske terrorregime.

Ved alle sociale lejligheder læste Baggesen op af Don Carlos.
Og dramaet var ham en stor hjælp i kurmageriet, for Sophie så
markis  de  Posas  »ædle  gestalt«  i  den  unge  danske  digter.
Baggesen  får  sin  Sophie  –  med  lidt  hjælp  fra  grev
Schimmelmann,  der  indvilger  i  at  garantere  Sophie  en
enkepension. Det havde Sophies far forlangt for at give sin
datter til en fattig digter.

På turen tilbage til Danmark besøger de nygifte først den
tyske  Shakespeare-oversætter  og  digter  Christoph  Martin
Wieland (1733-1813), inden de tilbringer et par uger i Jena
hos  Wielands  svigersøn,  Kant-professoren  Carl  Leonhard
Reinhold  (1777-1851),  en  god  ven  til  Schiller.  Reinhold
arrangerer et besøg hos Schiller. Desværre lider den store
digter af en gevaldig tandpine, så besøget bliver kort. Ikke
desto mindre styrker det Baggesen i sin beslutning om, at
Schiller er et enestående geni, der på alle måder må støttes.

Den 31-årige Schiller, der ni måneder forinden var blevet gift
med  Charlotte  von  Lengefeld,  led  af  alvorlige  kroniske
helbredsproblemer. I halvandet år havde han været professor



ved universitet i Jena, og han havde da også fået den fine
titel af hofråd. Desværre fulgtes de fine titler ikke af en
løn, han kunne leve af. I sin professorstilling, hvor han
holdt flere udødelige forelæsninger, som f.eks. Hvad er, og
hvorfor studerer man universalhistorie?, som stadig studeres
den dag i dag, modtog han sølle 200 thalers om året, rundt
regnet en sjettedel af det, der behøvedes, for at han kunne
forsørge sin familie.

Schiller var derfor tvunget til at arbejde dag og nat. Han
producerede  et  utal  af  skrifter,  der  blev  solgt  for  at
brødføde digteren og hans familie. Men trods sin heroiske
indsats var han ved at tabe kampen. Hans helbred svækkedes
lige så hurtigt, som gælden voksede. Don Carlos’ stolte fader,
som inspirerede unge over hele Europa til at kæmpe for frihed
og genskabe den nyligt vundne amerikanske frihed overalt i
verden, var ved at lide samme sørgelige skæbne, som håbene om
en fri fransk republik led i den efterfølgende tid.

Da Baggesen holder sit indtog i København, er han blevet en
»Schiller-aktivist«. Overalt hvor han kommer, snakker han om
Schiller, Schiller og Schiller. Uheldigvis er hans velgører,
Frederik Christian, ikke just Schiller-fan. Baggesen fortæller
selv: »Prinsen af Augustenborg var forudindtaget mod Schiller
og mente slet ikke, at han havde geni. Med meget besvær fik
jeg i stand, at han tillod mig at læse Don Carlos højt for
ham. »Jeg tvivler meget på«, sagde han, »at vi vil læse bogen
til ende; men – da De har væddet på det« – Jeg læste. Jeg
havde på forhånd krævet, at han i det mindste måtte høre
første akt til ende. Han blev revet fuldstændigt med – jeg
læste ikke blot Don Carlos færdig – men dagen efter, da jeg
skulle læse igen, havde han i løbet af natten læst resten. Nu
kunne han de fremste scener udenad. Så læste vi alt, vi havde
af  Schiller  igen  og  igen.  Hvad  er  mere  naturligt?  Hvilke
salige stunder har ikke Don Carlos,Historien om Nederlandenes
Frafald osv. fremtryllet for os!«2
Frederik Christian, der, som andre unge, havde grædt af glæde



ved nyheden om Den franske Revolution i sommeren 17893, blev
rekrutteret  til  Schiller-projektet.  Baggesen  skriver  til
Reinhold: »Hvis ikke vi kan vinde denne prins for os, så kan
alle  Posa’er  i  det  nuværende  og  kommende  århundrede  godt
begive  sig  til  galehuset;  for  en  sjæl  som  hans  gentager
naturen  sjældent  blandt  millioner,  og  måske  aldrig  blandt
hundreder. – Men hvornår var verdensborgeren, der ihærdigt
elsker  frihed  og  lighed,  oplysning  og  lykke  for  alle
mennesker,  veltilpas  ved  et  hof?«4

Gennem  denne  opdagelsesrejse  ind  i  Schillers  skrifter,
genspejlet i lyset fra Don Carlos, omdannes forholdet mellem
Frederik  Christian  og  Baggesen,  fra  et  forhold  mellem  en
fyrste og en fattig digter til et venskab, inspireret af det
tilsvarende mellem Don Carlos og markis de Posa. De to har
forskellig social rang, men som frihedselskende mennesker, der
er fast besluttet for at handle til menneskehedens bedste, er
de ligeværdige.

I sommeren 1791 tager Frederik Christian sammen med sin hustru
på et kurophold i Karlsbad, blandt andet i håb om at træffe
Schiller. Denne havde meddelt, at han også vil tage på kur i
Karlsbad, men er endnu ikke ankommet, da Frederik Christrian
når  frem.  Men  prinsen  møder  flere  af  Schillers  venner,
heriblandt Dora Stock, hvis søster er gift med Schillers gode
ven Körner. Der opstår mange intense diskussioner om Schiller,
hans ideer, og hans sørgelige helbredsmæssige og økonomiske
omstændigheder.  På  vej  hjem  til  Danmark  besøger  Frederik
Christian så Jena, men uheldigvis er Schiller netop rejst, med
kurs mod Karlsbad. I stedet for at møde digteren personligt,
bliver prinsen under tre møder med Reinhold grundigt sat ind i
alle detaljer angående Schillers situation.

Sørgefesten
I  mellemtiden  har  Baggesen  vakt  ægteparret  Schimmelmanns
begejstring  for  Schiller.  Det  begyndte  med  en  uskyldig
sommerudflugt  til  Schimmelmanns  sommersted  i  Hellebæk.



Greveparret havde inviteret Baggesen og Sofie samt grevindens
svoger Schubart, der var Danmarks gesandt i Haag, og dennes
kone. Baggesen blev bedt om at forberede nogle oplæsninger i
tilfælde af dårligt vejr. Dagen inden udflugten nåede den
sørgelige  nyhed  imidlertid  København,  at  den  store  tyske
digter Friedrich Schiller var afgået ved døden. Baggesen var
totalt  knust,  men  i  sin  rastløse  sorg  overtalte  han
Schimmelmann til at gennemføre udflugten alligevel – nu som en
sørgefest for Schiller.

I tre dage fejrede de tre ægtepar (selvfølgelig med hjælp fra
tjenestefolk) Schiller. Gennem tårer af sorg og glæde oplæste
de dele af Don Carlos og andre af hans skuespil, reciterede
Schillers  digte  og  diskuterede  hans  opløftende  filosofi.
Baggesen  havde  arrangeret  en  overraskelse  som  festens
højdepunkt. Da de sang Schillers digt Ode an die Freude, Hymne
til  Glæden,  lød  pludseligt  musikinstrumenter,  og
tjenestefolkenes børn kom dansende, klædt som yndefulde græske
gratier. Baggesen havde tilføjet et ekstra vers til Schillers
digt:

Unser todte Freund soll leben!
Alle Freunde stimmet ein!
Und sein Geist soll uns unschweben
hier in Hellas Himmelhain. 
Tutissimi:
Jede Hand emporgehoben!
Schwört bei diesem freien Wein:
Seinem Geiste treu zu sein
Bis zum Wiedersehn dort oben!5

På dansk (egen oversættelse):

Vores døde ven skal leve!
Alle venner stemme i!
Og hans ånd skal os omsvæve
her i Hellas himmerige. 
Alle:



Hver en hånd som er opløftet!
Sværger ved den frie vin:
Tro at være mod hans ånd
til vi atter ses deroppe!

Efter  de  tre  dages  sørgefest  skrev  Baggesen  et  brev  til
Reinhold, i hvilket han, blandt sorgfulde ord om Schiller,
fortalte  i  detaljer  om  sørgefesten.  Rystet  skrev  Reinhold
tilbage, at Schiller endnu ikke var død, blot syg og bekymret.
Ingen medicin havde kunnet forbedre hans tilstand.

Ifølge Reinhold, var beskrivelsen af sørgefesten i Hellebæk
faktisk den eneste opmuntring og kilde til glæde og lindring,
den store digter havde oplevet i meget lang tid. Schiller var
blevet meget bevæget, da han hørte, at så fornemme folk så
langt borte, var så begejstrede for hans ideer. Og det havde
givet ham ny energi til at fortsætte kampen. Men han var
stadig meget syg og i en håbløs situation.

En plan sættes i værk
Ved modtagelsen af brevet i København, skrider Baggesen og
Augustenborg  til  handling  med  en  plan,  der  har  simret  et
stykke  tid.  Schiller  må  reddes.  Hvis  ingen  af  hans  egne
landsmænd er villige til at hjælpe ham, så må verdensborgere
udefra  træde  hjælpende  til.  Denne  ledestjerne  for
menneskeheden må ikke gå tabt. Frederik Christian tænkte endda
videre: Hvis Schillers landsmænd ikke forstår at påskønne hans
geni, hvorfor skulle han så blive der? Hvorfor skulle han ikke
komme til Danmark? Så skulle han nok se til, at Schiller kunne
genvinde sit kostbare helbred.

Når først Schiller er bosat i Danmark, hvad kan man så ikke
udrette? Prinsen har i sit eget hjerte og sind følt den enorme
kraft i Schillers ideer. Hvad nu hvis Schiller bliver det
intellektuelle  samlingspunkt  i  København?  Er  der  en  bedre
måde, at omdanne et enevældigt Danmark til en moderne nation,
som  reflekterer  de  høje  principper,  der  er  udtrykt  i  De



forenede Staters forfatning?

Frederik Christian af Augustenborg sender brev til Schiller.
Efterfølgende skriver prinsen til sin søster: »Jeg vil lade
Schillers digt [Die Künstler] afskrive til dig… I dag om otte
dage venter jeg svar fra ham på invitationen, der er sendt til
ham, om at komme til Danmark og her pleje sin sundhed i
uforstyrret ro.«6

Selv om Frederik Christian brændende ønsker, at Schiller skal
komme til Danmark, er han meget påpasselig med ikke at lade
det  stå  som  en  egoistisk  betingelse  for  den  hjælp,  han
tilbyder ham. »Men vi er ikke så småligt egennyttige at gøre
denne  ændring  i  Deres  opholdssted  til  en  betingelse.  Det
overlader  vi  til  Deres  eget  frie  valg.  Vi  ønsker,  at
menneskeheden skal beholde en af sine lærere, og dette ønske
må gå frem for alle andre betragtninger«, står der i brevet
til Schiller.

Prinsen har truffet sin beslutning. Schiller skal hjælpes, men
spørgsmålet  er  hvordan.  Normalt  ville  en  person,  der  var
værdig til at få understøttelse, blive støttet af den danske
stat.  Frederik  Christian  ville  så  gå  til  kronprinsen  og
argumentere for, hvorfor det er vigtigt og nødvendigt. Men det
er helt utænkeligt i denne sag. For det første er Schiller
ikke dansk, og i kølvandet på den såkaldte »tyskerfejde« i
København i 1789 var det let at falde i folkets unåde, hvis
man fremstod som alt for »tyskervenlig«. For det andet er
Schiller i manges øjne en farlig revolutionær, og efter Den
franske  Revolution  betragtede  man  sådanne  revolutionære
personligheder  som  en  dødelig  trussel  mod  et  enevældigt
monarki som det danske (af samme årsag blev ingen af Schillers
skuespil  opført  i  Danmark  før  1817.  Det  første  var  Marie
Stuart. Røverne blev først opført i 1823 og Don Carlos i 1831.
Man  sagde  åbent,  at  det  skyldtes  Schillers  farlige
revolutionære  ideer).

Selv om Frederik Christian havde en høj position og var en



hårdtarbejdende tjener for den danske stat, havde han ikke
nogen  privat  formue  af  betydning.  Efter  giftermålet  med
prinsesse Louise Augusta, var de nødt til at flytte ind hos
kronprins Frederik på Christiansborg. Frederik Christian havde
simpelthen  ikke  midlerne  til  at  opretholde  en  selvstændig
husholdning  i  København.  Kronprinsen  måtte  endda  betale
lønningerne for sin søsters tjenestefolk, så hun kunne leve
standsmæssigt.

Prins Frederik Christian kan altså ikke på egen hånd klare at
finansiere  Schiller.  Han  og  Baggesen  må  få  andre  med  i
projektet. De bliver hurtigt enige om en indlysende kandidat;
en person, der både moralsk og finansielt er velkvalificeret
til  at  deltage  i  projektet:  Deres  gode  ven  greve  Ernst
Schimmelmann.  Nok  er  Schimmelmann  både  greve  og
finansminister,  men  han  er  også  en  veluddannet  humanist,
filantrop og forkæmper for det almene vel. Han var en af
nøglepersonerne i ophævelsen af stavnsbåndet og forbuddet mod
slavehandel (vel at mærke som den største slaveejer på de
Dansk-vestindiske Øer. En ubehagelig arv fra faderen, han var
glad for at slippe af med). Men Schimmelmann er også en loyal
undersåt til kronprins Frederik og bange for at fremstå som en
revolutionær  og  en  tyskerven,  hvilket  utvivlsomt  vil
underminere hans position ved hoffet og hos folket. Så kan
Schillers venner få Schimmelmann med i projektet?

Frederik  Christian  skriver  til  Baggesen:  »Efter  grundige
overvejelser mener jeg, at det er bedst, hvis De Baggesen vil
være Schillers fortaler i det schimmelmannske hus. Schiller må
sikres en sådan indkomst, at han kun behøver at udføre et
rimeligt stykke arbejde dagligt for at have sit udkomme. Jeg
ser ingen mulighed for, at netop nu at give ham en offentlig
stilling, staten kan altså intet bidrage; hvad der sker, må
ske gennem privatpersoner. Vil Schimmelmann for en bestemt
årrække bidrage med noget årligt? Det er spørgsmålet, som jeg
ønsker, De får svar på.«7

Baggesen arbejder hårdt for at få hvervet Schimmelmann, men



beklager i et brev til Frederik Christian den 11. november,
hvor umulig opgaven virker. Han har allerede mindst 20 gange
nævnt  Schillers  umulige  omstændigheder,  og  alt  greveparret
gjorde,  var  at  fortælle,  hvor  dårlige  tiderne  var,  og
hvorledes de, af den årsag, var tvunget til at holde igen med
udgifterne. »Jeg venter på en belejlig dag, hvor jeg kan få
Schimmelmann med på i det mindste at stå for halvdelen – for
at få noget gjort ved sagen. Hos hende [grevinden -red.] er
der intet at gøre. Hun finder, at alle nødlidende her i landet
må hjælpes først«.8

Grevinden vil ikke støtte Schiller, da han er en udlænding, og
Schimmelmann er, udover at beklage sig over det økonomiske,
bange  for  de  politiske  konsekvenser,  hvis  han  deltager  i
projektet.  På  trods  af  disse  vanskeligheder,  lykkes  det
Baggesen, med sin unge entusiastiske ihærdighed, at opløfte
greveparret  til  at  medvirke  i  det  vigtige  projekt.
Schimmelmann  går  med  til  at  finansiere  halvdelen  af
underholdet til Schiller, på betingelse af at hans identitet
ikke  bliver  røbet.9  (Trods  deres  oprindelige  tøven  blev
greveparret nære personlige venner med Schiller-familien for
resten  af  livet.  Schimmelmann  blev  tilmed  gudfader  for
Schillers  anden  søn  Ernst.  Alt,  der  blev  publiceret  fra
Schillers  hånd,  blev  sendt  til  greveparret,  og  grevinden
takker hver gang med et personligt brev til Schiller eller
hans  kone  Charlotte.  Denne  korrespondance  fortsatte  efter
Schillers død i 1805, hvorefter Schimmelmann sendte en årlig
støtte til Charlotte på 300 thaler.)

Den 27. november 1791 kan det historiske brev fra Frederik
Christian og Schimmelmann sendes til Friedrich Schiller:

To venner, der som verdensborgere er knyttede til hinanden,
sender Dem denne skrivelse, ædle mand! De kender dem ikke, men
begge ærer og elsker Dem. Begge beundrer Deres genis høje
flugt, som har præget forskellige af Deres nyere værker som de
mest ophøjede af alle menneskelige. I disse værker fandt de
den tænkemåde, det sind, den begejstring, som knyttede deres



venskabsbånd, og vænnede sig, da de læste dem, til den ide, at
betragte  forfatteren  af  disse  som  et  medlem  af  deres
venskabsforbund. Stor var derfor også deres sorg, da de hørte
nyheden om hans død, og de fældede ikke færrest tårer blandt
det store antal af gode mennesker, der kendte og elskede ham.

Denne  levende  interesse,  som  De,  ædle  og  højtærede  mand,
vækker i os, forhindrer, at De skulle anse os for at være
ubeskedne og påtrængende. Den må fjerne enhver misforståelse
af hensigten med dette brev. Vi affatter det med den ærbødige
tilbageholdenhed, som Deres finfølelse vækker hos os. Vi ville
i så henseende tilmed være bekymrede, hvis vi ikke vidste, at
der også er sat en vis grænse for ædle og fintdannede sjæles
dyd, som det ikke går an at overskride, uden at fornuften
modsætter sig det.

Deres  helbred,  som  er  blevet  ødelagt  af  alt  for  stor
anstrengelse og arbejde, fordrer, har man fortalt os, at få
absolut hvile et stykke tid, så det kan genoprettes, og så den
fare,  der  truer  deres  liv,  kan  afværges.  Alene  Deres
omstændigheder, Deres nuværende skæbne, forhindrer Dem i at
tillade Dem denne hvileperiode. Vil De gøre os den glæde, at
gøre dette muligt for Dem? Vi tilbyder Dem de næste tre år en
årlig gave på et tusinde thaler.

Tag imod dette tilbud, ædle mand! Lad ikke synet af vore
titler forlede Dem til at afslå det. Vi kender disses værd. Vi
kender ingen anden stolthed end den at være menneske og borger
i den store republik, hvis grænser omfatter mere end enkelte
generationers liv og mere end en klodes grænser. De har her
kun  mennesker,  Deres  brødre,  foran  Dem,  ikke  indbildte
stormænd, som ved en sådan anvendelse af deres rigdomme kun
nyder en noget ædlere slags hovmod.

Det afhænger af Dem, hvor De vil nyde denne ro. Her hos os
ville De ikke savne tilfredsstillelse for Deres sjæls behov i
en  hovedstad,  der  både  er  regeringssæde  og  en  stor
handelsplads og har meget kostbare bogsamlinger. Højagtelse og



venskab fra mange sider ville konkurrere om at gøre Deres
ophold i Danmark så behageligt som muligt, for vi er ikke de
eneste her, der kender og elsker Dem. Og hvis De, når De atter
er rask, skulle ønske at få en statsansættelse, så ville det
ikke falde os svært at opfylde dette ønske.

Men vi er ikke så småligt egennyttige at gøre denne ændring i
Deres opholdssted til en betingelse. Det overlader vi til
Deres eget frie valg. Vi ønsker, at menneskeheden skal beholde
en af sine lærere, og dette ønske må gå frem for alle andre
betragtninger.

København den 27. november, 1791
Frederik Christian, prins af Slesvig-Holsten
Ernst Schimmelmann10

Schiller blev tilbudt en årlig understøttelse på 1000 thaler,
en understøttelse, som vil sætte ham i stand til mageligt at
brødføde sig selv og sin familie. Det blev tilbudt uden nogen
form for betingelser i tre år. Alt Schiller skal gøre, er at
genvinde sin sundhed. Han kan anvende pengene og sin tid, som
han finder bedst. Men han får også tilbuddet om at komme til
København med det samme, genvinde sin sundhed i Københavns
behagelige omgivelser, og efter de første tre år få en fast
statsansættelse med en god løn.

Dette bliver tilbudt Schiller, ikke som velgørenhed fra et par
rige danskere, der har ondt af en fattig digter, men som et
indskud fra to danske borgere »i den store republik«. De så
det  selv  som  deres  bidrag  til  verdens  og  menneskehedens
opblomstring, hvor Schillers geni har sin egen helt unikke
rolle. Frederik Christian håber så også, at Schiller kan komme
med  det  afgørende  anstød,  der  vil  omdanne  Danmark  fra  et
enevældigt monarki til en moderne nation; et hjemsted for
frihed og fornuft.



Schillers svar
I et brev til Jens Baggesen, han skriver tre dage efter, at
han har modtaget det storslåede tilbud, beskriver Schiller det
overvældende  brev,  han  just  har  modtaget,  og  den  enorme
betydning, det har for ham og hans mission:

Jena den 16. december 91.

Hvordan skal jeg begynde, min dyrebare og højt skattede ven,
med at beskrive de følelser, der siden modtagelsen af disse
breve er blevet levende i mig? Så bedøvet og overrasket, som
jeg  blev  over  indholdet  og  stadig  er  det,  skal  De  ikke
forvente meget sammenhængende fra mig. Kun mit hjerte kan
stadig tale, og selv det finder kun ringe støtte i et hoved,
der stadig er så sygt, som mit endnu er det. Et hjerte som
Deres  kan  jeg  ikke  belønne  smukkere,  for  den  kærlige
interesse, som det har i min sjæls ve og vel, end ved at jeg
ophøjer den stolte fornøjelse, som Deres fortræffelige venners
ædle og enestående handlemåde i sig selv må berede Dem – i
glad overbevisning om en fuldstændig opnået hensigt – til den
lifligste  glæde.  Ja,  min  dyrebare  ven,  jeg  tager  imod
tilbuddet fra prinsen af H. og grev S. med taknemmeligt hjerte
–  ikke,  fordi  den  smukke  måde,  hvorpå  det  blev  fremsat,
overvinder  alle  mine  betænkeligheder,  men  fordi  en
forpligtelse, der er hævet over enhver mulig betænkelighed,
byder mig det. At yde og være alt, som jeg med de mig tildelte
kræfter kan yde og være, er for mig den højeste og mest
uundværlige af alle pligter. Men mine ydre omstændigheder har
desværre indtil nu gjort det aldeles umuligt, og kun en fjern
og stadig uvis fremtid giver mig større forhåbninger. Den
storslåede  hjælp  fra  Deres  ophøjede  venner  sætter  mig
pludselig i stand til at udfolde alt, hvad der slumrer i mig,
at gøre mig til det, som jeg kan blive til – hvilket andet
valg har jeg altså? …

[Schiller  forklarer  i  det  følgende  udførligt  om  de  store
kvaler han pga. sin uafklarede økonomiske situation har måttet



gennemlide i de seneste ti år, og den ubeskrivelige glæde og
taknemmelighed, han derfor føler over det indtrufne -red.]

Tilgiv mig, dyrebare ven, denne udførlighed om mig selv; jeg
vil derved blot sætte Dem i stand til at forestille Dem det
indtryk, som prinsens og grevens ædelmodige tilbud har haft på
mig. Jeg ser mig derved pludselig sat i stand til at realisere
den  plan,  som  min  fantasi  i  sine  lykkeligste  stunder
forudbestemte. Jeg opnår endelig den længe og hedt begærede
åndens frihed, det fuldkomment frie valg for mit virke. Jeg
får ledige stunder, og gennem dem vil jeg måske generobre min
mistede sundhed; og hvis ikke, så vil sindets nedtrykthed for
fremtiden ikke længere give næring til min sygdom. Jeg ser
lyst på fremtiden – og selv om det skulle vise sig, at mine
forventninger til mig selv blot var skønne illusioner, hvormed
min kuede stolthed hævnede sig på skæbnen, så skal det i det
mindste ikke skorte på min udholdenhed for at retfærdiggøre de
forhåbninger,  som  to  af  dette  århundredes  fortræffelige
borgere har næret til mig. Da min skæbne ikke tillader mig at
virke velgørende på samme måde som dem, så vil jeg dog forsøge
det på den eneste måde, som er mig tilstået – og måtte det
frø, som de såede, folde sig ud i mig til en smuk blomst for
menneskeheden.11

Schiller  slutter  brevet  med  at  beklage,  at  han  ikke  kan
opfylde Baggesens ønske om, at han kommer til København. Hans
helbred tillader det ikke, og af samme årsag regner han med at
tilbringe  sommeren  i  Karlsbad.  Han  har  også  stadig  sine
forpligtelser ved universitetet. Men han håber snart at kunne
komme til København, og møde disse fantastiske mennesker, der
har gjort så meget for ham.

Den 19. december 1791 sender Schiller så sit svar til Frederik
Christian  af  Augustenborg  og  grev  Ernst  Schimmelmann.  Han
skriver:

Tillad, I mest tilbedelsesværdige, at jeg sammenfatter to ædle
navne i ét, nemlig i dét, som De selv i hensynet til mig har



forenet Dem i. Anledningen til, at jeg tager mig denne frihed,
er allerede i sig selv en så overraskende undtagelse fra alt
almindeligt, at jeg må frygte, at jeg skulle komme til at
nedværdige det rent ideale forhold, hvorunder De har henvendt
Dem  til  mig,  gennem  enhver  hensyntagen  til  tilfældige
forskelle.

På et tidspunkt, da en sygdom stadig omtågede min sjæl og
truede mig med en dyster og sørgelig fremtid, rækker De mig,
som  to  beskyttende  genier,  en  hånd  fra  skyerne.  Det
storsindede tilbud, som De kommer med, opfylder ja overgår
mine dristigste ønsker. Den måde, De gør det på, befrier mig
for frygten for at vise mig uværdig til Deres godhed, idet jeg
accepterer dette bevis på det. Jeg måtte rødme, hvis jeg ved
et  sådant  tilbud  kunne  tænke  på  andet  end  på  den  skønne
humanitet, som det udspringer fra, og på den moralske hensigt,
som det skal tjene. Sådan som De giver – rent og ædelt – mener
jeg at kunne modtage. Deres hensigt med dette er at fremme det
gode; hvis jeg kunne føle skam over noget, så var det, at De
har  taget  fejl  mht.  redskabet  i  den  forbindelse.  Men  den
bevæggrund, med hvilken jeg tillader mig at tage imod det,
retfærdiggør mig over for mig selv og lader mig – selv i den
højeste forpligtelses lænker – fremstå for Dem med følelsens
fuldstændige  frihed.  Ikke  over  for  Dem,  men  over  for
menneskeheden skal jeg afdrage min skyld. Dette er det fælles
alter, hvorpå De nedlægger Deres gave og jeg min tak. Jeg ved,
I meget ærede, at kun overbevisningen om at være forstået af
mig, fuldender Deres tilfredshed; derfor og kun derfor tillod
jeg mig at sige dette.

Men den nære deltagelse, som en alt for hildet velvilje i
Deres storsindede beslutning kommer til udtryk over for mig,
det fortrin, som De frem for så mange andre tildeler mig, idet
De  mener,  at  jeg  skal  være  et  redskab  for  Deres  skønne
hensigter,  den  godhed  hvormed  De  kommer  en  fremmed



verdensborgers  små  behov  i  møde,  pålægger  mig  de  mest
personlige pligter over for Dem og fylder mig – foruden med
ærefrygt  og  beundring  –  med  den  inderligste  kærligheds
følelser. Hvor stolt gør De mig, at De forestiller Dem mig i
et forbund, som det ædleste af alle formål helliger, nemlig
entusiasmen  for  det  gode,  for  det  store  og  skønne  har
forbundet. Men hvor langt er den begejstring, som ytrer sig i
handlinger, ophøjet over den, som må begrænse sig til at have
vakt handlinger. At udruste sandhed og dyd med den sejrende
kraft,  hvormed  de  underkaster  sig  hjerter,  er  alt  hvad
filosoffen og den fremstillende kunstner formår – hvor meget
anderledes er det at realisere begges idealer i et skønt liv.
Jeg må her svare Dem med ordene, hvormed han affærdiger en
kunstners stolthed: »De har gjort, hvad jeg blot kunne male!«

Men selv om jeg skulle kunne glemme, at det er mig, der er
genstand for Deres godhed, at det er Dem, jeg kan takke for
den skønne udsigt til at kunne fuldende mine skitser, så ville
jeg stadigvæk være Dem megen tak skyldig. En åbenbaring, som
De har været for mig, genopretter troen på den rene og ædle
menneskehed, en tro, som så talrige eksempler på det modsatte
nedslår i den virkelige verden. Usigelig vellyst er det for
meneskehedens maler i det virkelige liv at møde træk af det
billede, som lyser klart i hans indre og må ligge til grund
for hans skildringer. Men jeg føler, hvor meget jeg mister ved
at tage den store forbindtlighed på mig, som De pålægger mig.
Jeg mister via den søde frihed, det er at give min beundring
udtryk og at forherlige en så uegennyttig og skøn adfærd med
en lige så uegennyttig følelse.

Muligheden for at fremstille den som person for Dem, som De
har  forpligtet  så  dybt,  vil  blive  resultatet  af  Deres
storsindede understøttelse. Via denne vil jeg se mig i stand
til  efterhånden  at  genvinde  mit  helbred  og  at  udholde  en
rejses besværligheder og skiftet i levemåde og klima. For



øjeblikket  er  jeg  stadigvæk  udsat  for  tilbagefald  til  en
sygdom,  som  forringer  nydelsen  for  mig  ved  de  reneste
livsglæder, og som kun meget langsomt – ligesom den kom – vil
kunne  bringes  til  ophør.  Blandt  de  mange  afsavn,  som  De
pådrager mig, er dette ikke et af de ringeste, nemlig at De
udskyder  det  lykkelige  tidspunkt,  hvor  syn  og  omgang  vil
knytte mig med tusind ubrydelige bånd til to hjerter, som
allerede nu – ligesom guddommen – henrykker fra det usynlige
fjerne, og ligesom denne er uopnåelig for min tak. At leve i
denne skønne fremtid og ile forud for dette tidspunkt med sine
ønsker og drømme vil indtil da være den kæreste beskæftigelse
for Deres dybt forpligtede og evigt taknemmelige

Friedrich Schiller12

Schillers danske eftermæle
Schiller lever op til sit løfte. I løbet af de næste seks år
(den  oprindelige  støtte  til  Schiller  bliver  forlænget
yderligere tre år, den sidste pengeoverførsel finder sted i
november 1796), hvor han er finansieret af Frederik Christian
og Schimmelmann, genvinder han ganske vist ikke fuldt sit
helbred, men så meget desto mere sit poetiske og filosofiske
geni. Han når aldrig til Danmark, men i februar 1793 skriver
Schiller  det  første  af  en  række  breve  til  prins  Frederik
Christian, der, brev for brev, cirkulerer i hele den danske
elite.

Brevene  tager  udgangspunkt  i  den  fejlslagne  franske
revolution, hvor de store forhåbninger er endt i et bestialsk
blodbad.  Schiller  skriver,  at  »et  stort  øjeblik  fandt  et
fordærvet folk« og at årsagen til den franske katastrofe er at
finde i de franske hjerter, ikke i de veluddannede, oplyste
hoveder.

Derfor er medicinen, der kan sikre en mere lykkelig udgang på
senere  revolutioner  her  i  Europa,  menneskenes  æstetiske



opdragelse.  Der  må  vækkes  en  trang  i  hjerterne  efter  det
sande, det skønne og det gode. Det er, for digteren Schiller,
kunstens formål. Borgerne må også uddannes ved at leve sig ind
i den klassisk-græske filosofiske og politiske verden, vænne
sig til at leve og virke med udgangspunkt i hele menneskeheden
og i hele dens historie. Oplysningstidens kynisme må erstattes
af græsk idealisme. Sådan lægges grunden for fremtidig succes.

I en renæssance, som den efterfølgende danske guldalder, søger
de ledende personer at genoplive og forbedre det sande, det
skønne og det gode fra tidligere tider, i deres kamp for det
almene vel – med en ungdommelig, idealistisk tro på det gode i
mennesket, og det positive bidrag vi hver for sig kan yde.

Ideerne,  der  bliver  udviklet  i  Schillers  breve  til  prins
Frederik Christian, bliver siden omskrevet og publiceret som
Schillers  afhandling:  Om  Menneskets  Æstetiske  Opdragelse.
Andre dele af diskussionen i brevene genspejles i andre af
Schillers  æstetiske  skrifter,  som  f.eks.:  Om  Faren  ved
æstetiske  vaner,  Om  skønhedens  nødvendige  begrænsning,
specielt  når  det  gælder  filosofiske  sandheder,  Om  det
ophøjede,  Tanker  over  brugen  af  det  gemene  og  nedrige  i
kunsten og Om det Naive.13

I  sidste  øjeblik  fik  en  svækket  Schiller  hjælp  fra  Jens
Baggesen, prins Frederik Christian af Augustenborg og greve
Ernst  Schimmelmann.  Han  blev  bevaret  som  en  lærer  for
menneskeheden. I slutningen af 1791 skriver Schiller til sin
gode ven Körner: »Nu har jeg endelig mulighed for at lære og
for at samle og arbejde for evigheden.«14

Trods  sit  dårlige  helbred,  har  Schiller  endnu  14  meget
produktive år til gode, inden han i 1805 dør alt for tidligt,
45 år gammel. Foruden sine æstetiske skrifter, var han i stand
til at skrive dramatiske mesterværker som Wallenstein,Maria
Stuart,  Jomfruen  fra  Orleans  og  Wilhelm  Tell,  digte
som Dykkeren ogIbykus’ Traner og mange andre smukke poetiske
værker. Værker, der både på tysk og i dansk oversættelse,



fandt et stort og trofast publikum i alle dele af det danske
rige.

Tænk, hvor meget fattigere vi ville have været, hvis ikke
hjælpen fra Danmark var nået frem i tide!

Fodnoter:
1. Schiller und der Herzog von Augustenburg in Briefen. Mit
Erläuterungen von Hans Schulz. Jena, 1905, s. 6.
2. Ibid s. 9-10.
3. Ibid s. 10.
4. Ibid s. 10.
5. Ibid s. 18.
6. Briefwechsel des Herzogs Friedrich Christian zu Schleswig-
Holstein-Sonderburg-Augustenburg  mit  König  Friedrich  VI  von
Dänemark. Herausgegeben von Hans Schulz, Leipzig, 1908, s. 34.
7.  Timoleon  und  Immanuel.  Dokumente  einer  Freundschaft.
Briefwechsel  zwischen  Friedrich  Christian  zu  Schleswig-
Holstein und Jens Baggesen. Herausgegeben von Hans Schulz.
Leipzig, 1910, s. 69.
8. Ibid s. 70.
9. Schillers gode ven Körner, som ikke var informeret om, at
bidragsydernes  identitet  skulle  holdes  hemmeligt,  fortæller
pressen den glade nyhed. Frederik Christian kan derfor, til
sin store overraskelse, læse om tilbuddet til Schiller i de
tyske aviser samtidigt med, at han får Schillers svar. Da
Schiller bliver klar over brøleren, skynder han sig at skrive
til Baggesen, og beder ham beklage det skete og undskylde
mange gange. Det gør Baggesen med stor succes. Det hjælper nok
også, at offentligheden tog godt imod nyheden om prinsens og
grevens hjælp til Schiller.
10. Schiller und der Herzog von Augustenburg in Briefen. Mit
Erläuterungen von Hans Schulz. Jena, 1905, s. 24-26.
11. Ibid s. 34-38
12. Ibid s. 41-44
13. Ibid s. 138-139.
14. Ibid s. 33.



 

The Musical Offering:
A  Musical  Pedagogical
Workshop by J.S. Bach, or
The  Musical  Geometry  of
Bach’s Puzzle Canons
Klik her

Bach, Mozart and the “Musical
Midwife”
by Michelle Rasmussen

Published in The New Federalist, August 6, 2001.

Download (PDF, Unknown)

The sun was shining on Vienna, this Sunday morning in 1782. As
the clock on the church tower was approaching 10:00, the 26-
year-old Wolfgang Amadeus Mozart was briskly walking towards
the Royal Library, to the residence of Baron van Swieten, the
former representative of the court of Vienna in Berlin, now,
the  chief  librarian.  He  was  whistling  a  theme  from  the

https://schillerinstitut.dk/si/2007/08/the-musical-offering-a-musical-pedagogical-workshop-by-j-s-bach-or-the-musical-geometry-of-bachs-puzzle-canons/
https://schillerinstitut.dk/si/2007/08/the-musical-offering-a-musical-pedagogical-workshop-by-j-s-bach-or-the-musical-geometry-of-bachs-puzzle-canons/
https://schillerinstitut.dk/si/2007/08/the-musical-offering-a-musical-pedagogical-workshop-by-j-s-bach-or-the-musical-geometry-of-bachs-puzzle-canons/
https://schillerinstitut.dk/si/2007/08/the-musical-offering-a-musical-pedagogical-workshop-by-j-s-bach-or-the-musical-geometry-of-bachs-puzzle-canons/
https://schillerinstitut.dk/si/2007/08/the-musical-offering-a-musical-pedagogical-workshop-by-j-s-bach-or-the-musical-geometry-of-bachs-puzzle-canons/
http://www.schillerinstitut.dk/moweb/musical_offering.htm
https://schillerinstitut.dk/si/2001/08/bach-mozart-and-the-musical-midwife/
https://schillerinstitut.dk/si/2001/08/bach-mozart-and-the-musical-midwife/
http://schillerinstitut.dk/si/wp-content/uploads/2001/08/Bach__Mozart_musical_midwife.pdf


manuscript he held in one hand, a manuscript he had just
finished a few minutes before. With his other hand, he was
carrying his viola.

The  small  group  of  the  most  promising  young  musicians  in
Vienna, whom the Baron invited to his house every Sunday, had
now arrived. Mozart placed one of his newly dried manuscript
copies on each of the four wooden music stands placed in a
semi-circle in front of the marble fireplace. The Baron sat
down in his comfortable chair nearby. Mozart, with a twinkle
in his eye, unpacked his viola, and he and three of the other
young musicians sat down in front of the music stands.

Then, they started to play. But not all at once. First Mozart
played, alone — it was the theme he had been whistling. Then,
the second violin entered, answering Mozart’s viola with the
same theme, but this time played a fifth higher. Meanwhile,
Mozart continued, playing the last part of the theme again,
but this time one note higher than before, which meant that
the last note he played, a note not even found in this key,
uncomfortably clashed with the note then being played by the
second violin, before things settled down when his next note
came.

After the end of the second violin’s theme, Mozart and the
second violinist continued playing a small duet, with each
playing the second part of the theme even higher, until the
first violinist raised his violin, and started playing the
theme, this time, an octave above where Mozart had started.
Simultaneously, Mozart’s viola and the second violin continued
playing  variations  of  this  fragment  of  the  theme,  which
intertwined with the first violinist, and with each other,
until, unexpectedly, even before the first violin had finished
his theme (at the point where the second part of the theme
started), the ‘cellist took up the theme in deep resonant
tones, while Mozart and the two violinists continued their
intertwining themes. When the ‘cellist played the last tone of
the theme, the Baron smiled, and closed his eyes, listening



intensely,  and  with  great  joy,  to  the  development  of  the
fugue.

Just  before  the  end,  each  of  the  four  played  the  same
harmonious theme, but instead of simultaneously, overlapped in
such a way that a tense musical storm ensued, before calm was
reestablished.

When  the  last  tones  had  evaporated  into  the  air,  leaving
evidence of their having sounded only in the hearts and minds
of the gathered musicians, the Baron said, “Well Mozart, you
have really brought the old Johann Sebastian back to life. And
for that, I give you my deepest thanks.”

It had been the Baron’s idea. He had encouraged Mozart to
transcribe three- and four-voice fugues from Johann Sebastian
Bach’s groundbreaking work for keyboard instrument, the Well-
Tempered Clavier. This, then, had been the first performance
of Mozart’s transcription of Bach’s Fugue No. 5 in D Major,
from Book II.

Baron van Swieten had scoured Berlin to find manuscripts of
Bach and Händel, whose works were virtually unknown in Vienna,
and had brought them back with him. He knew that it was by
making their music come alive again, it was by learning from,
and being inspired by their music, that he could help young
musicians become good composers. He was convinced that it was
through playing the greatest music of the past, that one could
hope to create great music in the future.

The reconstruction above, by this author, is based on some of
the known facts surrounding Mozart’s transcriptions of several
three-  and  four-voice  fugues  from  Johann  Sebastian  Bach’s
Well-Tempered  Clavier.  Mozart  transcribed  them  during  the
period around 1782-83, when he attended Baron van Swieten’s
Sunday-morning musical salon, and while a phase-change in his
compositional method was occurring. This change was provoked
by  his  encounters  with  Bach’s  works,  in  combination  with



Joseph Haydn’s revolutionary new string quartets (Op. 33),
written the year before.

To  continue  the  year  2000  commemoration  of  the  250th
anniversary of the death of Bach (1685-1750), and to celebrate
the  200th  anniversary  of  the  publication  of  Bach’s  Well-
Tempered  Clavier,  this  article  concerning  Mozart,  and  a
projected future article on Robert and Clara Schumann, will
present evidence of the degree to which these composers who
lived after Bach, intensively studied and “re-composed” his
works as pedagogical exercises, to deepen their knowledge of
polyphony and counterpoint, and then directly made use of
Bach’s  compositional  method  in  composing  new  works.  This
evidence  will  be  presented  through  the  words  of  these
composers, and through several of their musical works, not
widely known today.

Mozart’s Transcriptions of Bach
“I go to the house of Baron Van Suiten [sic] every Sunday at
10 o’clock and nothing is played there but Händel and Bach. I
am making a collection of Bach’s fugues, those of Sebastian as
well as Emanuel and Friedman [sic].—Also of Händel’s, and I
don’t have those. I expect that you know that the ‘English
Bach’ is dead? What a loss to the musical world!” Mozart wrote
this to his father Leopold on April 10, 1782. In a letter to
Leopold on Jan. 4, 1783, he writes that he is still going to
Baron Van Swieten’s every Sunday, and on Dec. 6, 1783, he begs
his father to send him some Bach fugues from Salzburg.

At Baron van Swieten’s, the young musicians pour over the Bach
and Händel manuscripts the Baron had brought back from Berlin,
playing them for each other. (See section on “The Musical
Midwife,” at the end of this article for more about Baron van
Swieten.)

Lyndon LaRouche has written about the revolutionary change
provoked by Mozart’s exposure to two of Bach’s greatest works,
The Musical Offering and The Art of the Fugue, at Baron van



Swieten’s  musical  salon.1  Here,  another  aspect  of  his
discovery of Bach is added, that of Mozart’s encounter with
Bach’s  Well-Tempered  Clavier.  At  the  Baron’s  suggestion,
Mozart transcribed three three-voice fugues from Bach’s Well-
Tempered Clavier for string trio,2 plus Contrapunctus 8 from
Bach’s  Art  of  the  Fugue,with  a  prelude  consisting  of  a
movement  from  Bach’s  Organ  Sonata  No.  3  3;  a  prelude
consisting of a movement from Bach’s Organ Sonata No. 2,4
followed by the fugal 3rd movement in C minor from the same
sonata; and Fugue No. 8 by W.F. Bach. These six three-part
preludes and fugues are known today as K. 404a.5 Since the
preludes that accompany each of Bach’s fugues, were not well
suited for string instruments, a special string trio prelude
was composed for each one, generally considered written by
Mozart. As David Shavin wrote in Fidelio, in these preludes,
Mozart was “addressing the developmental potentialities of the
fugal material that would have occupied Bach’s mind. Mozart,
in presenting to the assembly his hypothesis as to how Bach’s
mind worked, fashioned a powerful tool to aid in his own
development, and in the development of those around him.”6

Mozart’s  authorship  of  these  preludes  has  been  debated,
however, because a manuscript from Mozart’s hand has never
been found.7 The musicologist Julian Haylock wrote that these
preludes “demonstrated an unerring emotional kinship with the
fugues with which they are coupled. These preludes can be
studied in relation to Mozart’s only other major work for
string trio, the great Divertimento in E-flat major, K. 563,
from 1788.

In addition to the three-voice fugues, previously mentioned,
Mozart transcribed five of Bach’s four-voice fugues from the
second book of the Well-Tempered Clavier, known as K. 405,8
and his manuscript exists. The significance of the four-voice
fugues is that Mozart’s study of Bach’s treatment of four
voices,  could  not  but  have  revolutionized  his  thoughts
concerning string-quartet writing.9



Mozart’s transcriptions are not exact. There has been a debate
about  these  differences,  which  some  attribute  to  possible
mistakes in the manuscript he was using, and others to changes
Mozart thought were necessary for musical reasons. “Even if
Mozart copies, his creative fantasy plays and alters details,
and each detail is worth notice,” Einstein writes.

Whereas Mozart’s manuscript for the Bach four-voice fugues has
no introductions, the Austrian National Library in Vienna has
a series of unsigned manuscripts of six four-part fugues of
J.S. Bach (including four of those included in Mozart’s K.
405), and three of Bach’s five-part fugues,10 all with new
introductions. The musicologist Warren Kirkendale writes that
members of Baron van Swieten’s circle most likely wrote these,
and that Mozart possibly wrote all or some of them. Another
musicologist, Raymond Mayland, believes that Mozart or Haydn
may have been involved in their composition.

Kirkendale concludes that the complete set of three-, four-,
and  five-part  fugues  originated  from  a  manuscript  that
probably belonged to van Swieten.11

Bach’s ‘Well-Tempered Clavier’
Bach’s Well-Tempered Clavier was a revolutionary work. It has
been referred to as the “Old Testament” of Classical piano
music. (The New Testament being Beethoven’s piano sonatas.)
Finished  in  1722,  the  full  title  was,  “The  Well-Tempered
Clavier,  or  preludes  and  fugues  in  all  the  tones  and
semitones, both with the major third or ‘Ut, Re, Mi’ and with
the minor third or ‘Re, Mi, Fa.’ For the use and profit of
young musicians who are anxious to learn, as well as for the
amusement of those who are already expert in the art.” This
later became known as Book I of theWell-Tempered Clavier (BWV
846-869), and contained 24 preludes and fugues, one for each
of the major and minor keys. A second book, Twenty-four New
Preludes and Fugues, which repeated the procedure with 24 new
compositions, was written between 1740-44 (BWV 870-93).



Bach used this work to explore, in depth, the new musical
possibilities that arose as a result of the development of a
new  system  of  tuning  keyboard  instruments,  called  well-
tempering,  which  could  give  these  fixed-note  instruments
increased ability to play multi-voiced, or polyphonic music,
as if there were different species of human voices singing
together, with similar flexibility and irony.

In  1691,  the  German  organist  and  mathematician  Andreas
Werckmeister  (1645-1706)  published  a  treatise  entitled,
“Musical  Temperament  or  …  mathematical  instruction  how  to
produce … a well-tempered intonation on the clavier.” Bach,
Werckmeister,  and  others  who  supported  the  well-tempered
system,  rejected  the  previously  held  idea  that  musical
intervals in the physical universe, had to conform to abstract
mathematical proportions. This idea had put a straitjacket on
the musical universe, limiting it to only those keys in which
“pure” intervals could be played.

The new movement, of which Bach was a leader, created systems
in which it would be possible to play music in all keys. The
“comma” (the part of the octave that is left over if only
mathematically  “pure”  musical  intervals  are  used)  was
distributed unequally throughout all of the keys. (Different
keys had different-sized intervals, giving each key its own
nuance or “color,” creating a “musical palette,” which is lost
in the modern practice of “equal-tempering,” where all half-
notes have the same value.) It were then possible both to
write music in every key, and to modulate—to move from one key
to any another—within the same piece of music, in a way not
possible before.

The musical universe was liberated from a system centered in
the key-in-itself, or its closest neighbors, to being a system
that was expanded to encompass all of the major and minor
keys.  In  addition,  Bach’s  use  of  the  Lydian  interval,
previously  banned,  and  other  lawfully  created  dissonances,
served as a musical transcendental bridge, to allow musical



development to supercede even the 24-key system.12

Musical action was transformed from being limited to change
within a few keys, to becoming action based on the unlimited
development of musical ideas throughout the entire “24-key-
plus”  musical  universe,  where  musical  development  takes
advantage of explicit and implicit relations between a whole
range of different keys; where the possibilities to create
musical change, transformation, paradox, and development are
increased to the maximum.

“As any listener to a Bach composition can easily recognize,
the position of any note, is an ambiguity, that becomes less
ambiguous, as the composition unfolds, and the intervals so
generated, and their inversions, are heard with respect to the
well-tempered system of bel canto polyphony as a whole. It is
the change, with respect to the whole well-tempered system,
that determines the notes, not the notes that determine the
change.” 13

Just  before  Bach,  other  composers  had  experimented  with
writing single pieces which modulated throughout all the keys,
or with writing different pieces for all 24 keys.14 But Bach’s
musical genius surpassed them. Bach-family biographer, Karl
Geiringer, writes that Bach realized that the new system could
revolutionize the method of fugal composition. Before, change
was  only  possible  by  introducing  new  musical  subjects  or
“counter-subjects,” or variations of the theme. Now, change
was  possible  by  writing  developmental  sections,  called
episodes, which would transport the theme from one key to
another,  with  the  establishment  of  the  new  key  being
solidified by the theme being announced in the new key. A
greater  “oneness”  existed  than  ever  before,  because  the
material for the episodes was taken directly from the main
theme, or the theme’s counterpoint.15

Bach  continued  to  develop  his  fugal  compositional  method,
later creating such masterpieces of creativity as the Musical



Offering, and the Art of the Fugue.

The Importance of Studying Fugues
“This volume of fugues The Well-Tempered Clavier was always
lying open on Mozart’s pianoforte,” recalled Mozart’s pupil
Thomas Attwood.

In the process of writing the transcriptions for stringed
instruments of Bach’s three- and four-voice fugues from the
Well-Tempered Clavier, Mozart had to separate out each of the
voices, and regard them as individual, sovereign voices, in
and of themselves, and see how they formed a unity with each
other through musical dialogue. By doing so, Mozart gained
greater insight into Bach’s method of composition, akin to
“reliving” his creative thought processes.

Recall my reconstruction of a morning session at Baron van
Swieten’s above. In a fugue, each voice enters by playing the
theme,  or  a  slight  variation  of  the  theme,  and  then
paradoxically proceeds to unfold its voice in an independent
manner,  yet  in  dialogue  with  the  other  voices.  Through
studying Bach’s fugues, Mozart could study Bach’s method of
composing several equally important, independent voices, which
were created to be played together to form a beautiful whole.

Music that has more than one voice is called “polyphony” —
from the Greek for “many voices.” The art of combining the
many voices in a beautiful manner is called “counterpoint,”
from  “point  against  point.”  This  refers  to  the  art  of
composing a second voice, to be played together with a given
first voice. (Setting one “point,” or note, of a second voice,
to one “point,” or note of a given first voice.) For example,
adding one, or more, counterpoint voice(s), to a well-known
Psalm melody.

When writing counterpoint, the composer strives to enable each
voice to be a coherent, melodic voice, in and of itself.
However, through natural development of each of the voices,



including the use of the inversion of musical intervals or
themes, they come into conflict with each other, creating what
are  called  dissonances,  or  musical  intervals  that  are
uncomfortable,  which  create  tension,  and  demand  to  be
resolved.  This  creates  an  impetus  for  paradox,  surprise,
development, and change in the music. The art of counterpoint
developed over centuries, and reached its highest point with
Bach’s music.16

Posterity was given an insight into Bach’s ability to see the
development potential of a given theme, from the following
story told by one of Bach’s sons. Bach’s son was sitting next
to him at a concert where a fugue was being performed. Just
after the first presentation of the theme, Bach whispered to
his  son,  predicting  exactly  which  fugal  techniques  the
composer would use to develop the theme. When, as predicted,
the music developed exactly as Bach said it would, he nudged
his son and said the equivalent of, “I told you so!”17

In  other  words,  Bach  could  immediately  see  the  pregnant
developmental possibilities of a given theme — for example,
which  fugal  development  methods  were  appropriate:
counterposing  the  theme  to  other  voices  playing  the  same
theme, but starting at different times; maybe to the same
theme played twice as long, or twice as fast; or to a changed
theme,  or  part  of  the  theme,  maybe  even  upside  down
(inverted); or against one or more different musical ideas.

It also worked the other way around. A composer like Bach
would choose an appropriate fugal theme based, firstly, on
what type of musical development he had decided to achieve,
and, secondly, on what type of fugal treatment could cause
that result. The chosen theme would then be designed to be
developed in that way.

Laurence  Dreyfus,  whose  viol  quartet  recorded  Mozart’s
transcriptions of Bach’s four-voice fugues, wrote that one can
see in the Bach fugues, “all kinds of foreshadowings of what



later become staples of part-writing in Mozart’s late string
quartets.” Referring to the fact that Beethoven, Schumann, and
Brahms were great pianists and well-versed in Bach’s Well-
Tempered Clavier,Dreyfus posed the irony that “the language of
Bach’s four-voice fugues, perhaps even more than the canonic
repertory  of  string  quartets  themselves,  should  profoundly
inform so much of their polyphonic thinking.”

Mozart’s act of transcribing Bach’s fugues, enabled Bach, who
died earlier in the same decade in which Mozart was born, to
become Mozart’s teacher—from his grave!

Mozart’s  string  transcriptions  also  give  performers  and
listeners greater ability to distinguish the separate voices,
and follow their interplay, because of the unique “colors” and
registration of the different string instruments. (This author
has also experimented with having a vocal trio, comprised of
three different types of singing voices, sing sections of one
of Bach’s three-part fugues, Fugue No. 8, Book I of the Well-
Tempered  Clavier,  during  a  class  on  polyphony  and
counterpoint.)

The Mozart-Haydn Dialogue
Mozart’s four-voice fugues based on Bach were written six
months after the publication of Haydn’s revolutionary Op. 33
in 1781. Haydn’s breakthrough in writing his Op. 33 string
quartets, which he called “auf eine ganz neue, besondere Art”
(in an entirely new and special manner), was based on two
musical  discoveries.  The  first  was  his  steps  in  the
development of the kind of independence and equal standing of
the different voices which characterized Bach’s fugues, for
the  four  voices  of  a  string  quartet—how  to  write  string
quartets which are not limited to the first violin playing the
melody, and the three other instruments playing more or less
an “um-pa-pa” accompaniment. The second was the concept Prof.
Norbert Brainin, the former first violinist of the legendary
Amadeus  Quartet,  has  termed  “Motivführung”—a  unity  of  the
composition, achieved through the creative development of a



musical  motivic  element  presented  at  the  very  beginning,
through playing with the potential variations and oppositions
(inversions or negations) of that motivic element. Development
was not limited to the “development” sections, but continued
throughout the work.

In  response  to  Haydn,  Mozart  would  write  his  six  “Haydn
Quartets” from December 1782 to January 1785 (K. 387, 421,
428, 458, 464, 465). In these quartets, Mozart took what he
had  learned  from  his  study  of  Bach,  and  from  Haydn’s
breakthroughs, and continued the musical revolution at an even
higher level.

Listen to the fugue-like finale from the first of his “Haydn
Quartets” K. 387, the string quartet Mozart wrote in December
1782, while he was attending Baron van Swieten’s salon, for a
taste of Mozart’s earliest attempt to learn from both of these
masters, and go further. The last three quartets embodied even
more  contrapuntal  writing  than  the  earlier  ones.  Listen
especially to the first, second, and last movements of the
fifth “Haydn Quartet,” String Quartet in A Major, No. 18, K.
464, written in 1785, for Mozart’s use of chromaticism and
contrapuntal development. The last movement, which is based on
a chromatically transformed version of the theme of first
movement, has been called the “contrapuntal ne plus ultra” of
Mozart’s Haydn quartets.

After hearing the last three of these quartets performed,
Haydn said to Mozart’s father Leopold, “Before God, and as an
honest man I tell you that your son is the greatest composer
known to me either in person or by name. He has taste and,
what it more, the most profound knowledge of composition.”
Haydn’s earlier string quartets had also had an impact on the
young Mozart. Before Op. 33, Haydn’s string quartets with
fugal finales had become a model for Mozart’s early string
quartets of 1772-73.

Musicologist Alfred Einstein, in the chapter on counterpoint



in his book on Mozart,18 stressed that it was the development
section  of  Haydn’s  “Dialogue  Quartets,”  Op.  33  String
Quartets, which helped Mozart to take what he had learned from
Bach’s  counterpoint,  and  make  it  into  something  new  and
Mozartian. Haydn’s new works helped Mozart to learn to play
with counterpoint and polyphony.

It is reported that, in 1784, Mozart and Haydn actually played
string quartets together in a “composers quartet,” with Haydn
playing first violin, and Mozart playing viola, together with
two other musicians. 19

The  string  quartet-centered  musical  revolution  started  by
Haydn and Mozart was brought to a pinnacle by Beethoven. As
Norbert Brainin has stated, the high point of string-quartet
writing was found in Beethoven’s late string quartets, because
the independence of each of the four voices is the greatest
(yet they create the most beautiful whole).

There  is  a  similar  concept  in  Schiller’s  work  entitled
Kallias, or On the Beautiful. There, Schiller states that a
landscape painting is beautifully composed, when all parts
play into one another as a whole, yet, each part seems to be
acting out of its own free will. A tree bends down of its own
weight, and thereby lets the mountain behind it be seen.

Mozart’s Own Fugal Writing
On April 20, 1782, just a few days after the above-mentioned
letter in which Mozart told his father that he was collecting
fugues by Bach, he wrote the following letter to his sister
and fellow-musician, Maria-Anna, called Nannerl. Included was
Mozart’s “Fantasy and Fugue” (K. 394). He wrote,

“I composed the fugue first and wrote it down while I was
thinking out the prelude. I only hope that you will be able to
read it, for it is written so very small; and I hope further
that you will like it. Another time I shall send you something
better for the clavier. My dear Constanze [whom Mozart would



marry in August] is really the cause of this fugue’s coming
into the world. Baron van Swieten, to whom I go every Sunday,
gave me all the works of Händel and Sebastian Bach to take
home with me (after I had played them to him). When Constanze
heard the fugues, she absolutely fell in love with them. Now
she will listen to nothing but fugues, and particularly (in
this kind of composition) the works of Händel and Bach.

“Well, as she has often heard me play fugues out of my head,
she asked me if I had ever written any down, and when I said I
had not, she scolded me roundly for not recording some of my
compositions  in  this  most  artistically  beautiful  of  all
musical forms and never ceased to entreat me until I wrote
down a fugue for her. So this is its origin.

“I have purposely written above it, Andante Maestoso, as it
must not be played too fast. For if a fugue is not played
slowly, the ear cannot clearly distinguish the theme when it
comes in, and consequently, the effect is entirely missed.
When I get the time and opportunity, I will make another five
[fugues] and deliver them to Baron van Suiten; because I have
to  say,  he  really  owns,  while  admittedly  very  small  in
quantity, but in regard to quality, a very great treasure of
good music.

“And therefore, I ask you to promise me not to take back your
promise, and let no man see them. Learn them by heart and play
them. A fugue is not so easy to play after only hearing it. —
If father has not yet had the works of Eberlin copied, then I
would be very pleased — I have gotten hold of them and —
because I could no longer remember that, with a closer look,
they are of too low a quality, and truthfully, do not deserve
a place between Händel and Bach….”

Here  we  can  catch  the  first  glimpse  of  the  effect  that
studying  Bach’s  and  Händel’s  fugues  had  on  stimulating
Mozart’s own creativity, and also the effect that Mozart’s
wife,  the  soprano  Constanze’s  love  for  the  fugue  had  on



encouraging  Mozart  to  develop  his  creativity  through  this
art.20

After 1783 or 1784, Mozart stopped writing fugues as musical
exercises.

In  addition  to  the  “Haydn  Quartets”  mentioned  above,  the
inspiration Mozart derived from studying Bach’s fugal methods
can be seen in the following works, among others, written
during and after the 1782 period:

* A group of unfinished fugues 21

Einstein  notes  that  the  many  unfinished  fugues  were  not
unfinished masterpieces, which were a shame to have been left
undone, and were just waiting for a student to finish. Rather,
he most probably dropped them, because he found them lacking
in developmental potential. Most were left off during the
developmental section, or just before.

* Prelude (fantasy) and Fugue in C, K. 394 (383a)

* Fugues K. 401 and 443

* C Minor Fugue for two pianos, K. 426 from 1783 (later
transcribed by Mozart for a string quartet).

* Mozart’s C Minor Mass, K. 427 (417a), unfinished

Mozart worked on his C Minor Mass during the period he was
attending  Baron  van  Swieten’s  salon  in  1782-83.  He  had
originally planned to perform it in Salzburg, the city of his
birth, after his marriage to Constanze, but he did not finish
it. The uncompleted mass was performed in October 1783, with
Constanze as a soprano soloist.

The  conductor  of  the  Mozartverein,  Kappelmeister  Alois
Schmitt, in the tradition of Mozart’s pupil Süssmayr’s work to
complete Mozart’s Requiem, edited and completed the Mass in C
Minor,  completing  the  instrumentation  from  sketches,  and



adding  sections  from  other  Mozart  masses  to  fill  in  the
missing parts.

Schmitt explicitly acknowledged Bach and Händel’s influence on
the  composition  of  this  work,  and  names  Mozart’s
transcriptions of Bach’s fugues in the preface to the first
edition:

“Thanks to the Sunday concerts at Baron van Swieten’s home,
Mozart had become quite well acquainted with the past masters
Bach and Händel. He arranged ten fugues by Bach for string
instruments and instrumented several oratorios by Händel for
Baron van Swieten….” After commenting on Händel’s influence,
Schmitt continued, “On the other hand, the quartet Benedictus
is more in the spirit of Bach. The austere sweetness, the
masterful polyphony of this piece give it a unique flavour
found nowhere else in Mozart literature.”

Bach’s influence is also evident in:

*  The  “Cum  Sancto  Spiritu”  section,  and  the  double  fugue
“Hosana.”

* The Jupiter Symphony, No. 41, K. 551, 22 with the great
contrapuntal finale written in “invertible” counterpoint.

* Suite in C major, incomplete, K. 399

*  Sonata  for  piano  and  violin  in  A  major-minor,  with  an
unfinished fugal finale (K. 402)

* Piano sonata K. 309

* Fantasia for piano in D minor (K. 397)

* Piano Sonata K. 475

* “the contrapuntal flavor of the later (piano) sonatas”

* canons, some with very naughty texts (K.229-231, 233, 234,
347, 348)



* F minor Fantasia for mechanical organ, K. 608

* The Bach chorale with counterpoint sung by the armed men in
Act II, Scene 28 of The Magic Flute

* The Requiem

Mozart’s Compositional Method
Alfred Einstein wrote that Mozart’s father, Leopold, called
the developmental unity, the progression of musical thought,
“il  filo,”  the  thread.  It  was  that  “filo,”  which  Mozart
followed, which is so dependent on the “right” beginning, that
the  beginning  must  be  at  a  high  enough  level,  because
everything  else  develops  out  of  that  “kernel.”  It  is  the
“filo” that Mozart had in his mind before he started writing
notes down. He would write “the whole” down first, for vocal
music, the first violin, the singing voices and the bass line
all the way through, adding the middle instrumental voices
later. As for chamber music, or a symphony, he would write
down the leading voices first, hopping from instrument to
instrument, depending on which one took the lead, and would
add the other parts afterwards.

However,  for  certain  complex  contrapuntal  sections,  Mozart
would first work out the details, before writing out the whole
partitur,  for  example,  the  Allegro  section  of  the  Prague
Symphony, the manuscript of which had been located shortly
before Einstein wrote his book.

More on Bach’s Influence on Mozart
Baron van Swieten’s Viennese salon was not the first encounter
Mozart had with the Bach family. In 1762, when Mozart was a
child of six, J.S. Bach’s son, Johann Christian, befriended
him  in  London,  where  the  Mozart  family  lived  for  several
years. The symphonies that the child prodigy Mozart composed
there were largely modelled on Johann Christian Bach’s, and
especially Mozart’s earliest piano concertos, written after he
returned to Salzburg.



The last movement of Mozart’s D major Concerto (K. 40) was
taken from Philipp Emanuel Bach. The question is, which, if
any, of Johann Sebastian’s works were known by Mozart during
this period.

Also, after the 1782 Baron van Swieten period, Mozart became
quite excited, after listening to J.S. Bach’s choral works,
first as they were performed, and then, in his mind, as he
studied the scores. Mozart visited Leipzig in 1789, where he
went to the St. Thomas Church, where Bach had been cantor, to
play the organ. The new cantor, who had been Bach’s student,
Johann  Friedrich  Doles,  was  in  attendance.  An  eyewitness
wrote,  “Mozart  played  without  previous  announcement  and
without compensation on the organ of the church of St. Thomas.
He played beautifully and artistically before a large audience
for  about  an  hour….  Doles  was  utterly  delighted  with  his
playing  and  thought  that  old  Sebastian  Bach  …  had  been
resurrected. With good taste and with the greatest ease Mozart
employed all the arts of harmony and gloriously improvised
upon the themes, among others of the chorale ‘Jesu, meine
Zuversicht’….”

“At the instigation of Doles, the cantor of the Thomasschule
in Leipzig, the choir surprised Mozart by performing the motet
for double choir, ‘Singet dem Herrn ein neues Lied,’ by the
patriarch of German music, Sebastian Bach. As soon as the
choir had sung a few bars, Mozart started; after a few more he
exclaimed: ‘What is that?’ And now his whole soul seemed to be
centered in his ears. When the song was ended, he cried out
with delight: ‘Now, here is something one can learn from!’

“He was informed that this school, where Sebastian Bach had
once  been  cantor,  possessed  a  complete  collection  of  his
motets, which were preserved as if they were a saint’s relics.
‘That is right, that is fine,’ he exclaimed. ‘Let me see them’
There  was,  however,  no  complete  score  of  these  songs.  He
therefore took the separate parts, and then, what a pleasure
it was for the quiet observer to see how eagerly Mozart sat



down, the parts all around him, held in both hands, on his
knees, on the nearest chairs. Forgetting everything else, he
did not stand up again until he had looked through all the
music of Sebastian Bach. He asked for copies….” 23

“The Musical Midwife”
Who(se):

father admired Benjamin Franklin, calling himself a “small
republican?”
introduced the young Mozart to Bach?
was the young Beethoven’s First Symphony dedicated to?
wrote German librettos based on Milton and Thomson, for Haydn
to set to music, provoking the composition of the Creation,
and the Seasons?
love for great music, and efforts to support the development
of  great  musical  geniuses,  personified  the  “red  thread”
linking Bach, Händel, Haydn, Mozart and Beethoven, through his
direct personal intervention?
The answer to every question is: Baron Gottfried van Swieten.

Baron  Gottfried  van  Swieten  (1733-1803),  though  not  a
professional musician, may be the music-lover who had the
greatest impact on the development of Western Classical music.
His great love for, and promotion of the music of Bach and
Händel, who lived a generation before him, and his decisive
influence on three of the greatest Classical musicians of his,
or any time, Haydn, Mozart, and Beethoven, grants Baron van
Swieten a special place in musical history.

What was the background of this musical midwife who helped to
provoke such a profound revelation in Mozart?

Baron Gottfried van Swieten, born in the Netherlands, was the
eldest  son  of  Dr.  Gerhard  van  Swieten  (1700-72).  Dr.  Van
Swieten  was  summoned  to  Vienna  to  become  the  personal
physician  of  the  Empress  of  the  Hapsburg  Austro-Hungarian
Empire, Maria Theresa, in 1745, and held several other posts,



including director of the court library. Though employed by
the Empire, he openly admired Benjamin Franklin, and called
himself a “small republican.”

His  son,  Gottfried  van  Swieten,  educated  at  the  Jesuit
“Theresianum,” became a diplomat, representing the court of
Vienna  in  Brussels  (1755-7),  Paris  (1760-63),  Warsaw
(1763-64), England (1768-69), and as Ambassador Extraordinary
at the Prussian court in Berlin, from 1770 to 1777, where he
was the liaison between Vienna’s Chancellor Count Kaunitz, and
Frederick the Great. (His superior in Brussels said that his
only criticism was that “music takes up the best part of his
time.”)24

Early in life, the Baron composed at least three comic operas,
and 10-12 symphonies.25 (His collaborator Haydn, though, later
characterized them as being “as stiff as he is.”)

One researcher reports that the Baron first became enchanted
with Baroque music while living in England.

Baron van Swieten wrote that none other than the King of
Prussia, Frederick the Great, introduced him to the music of
Bach, in Berlin. In a confidential letter to Count Kaunitz on
July 26, 1774, the Baron wrote, “Among other things, he [the
King] spoke about music and about a great organ player by the
name of Bach [J.S. Bach’s son Wilhelm Friedemann Bach], who
had just given a concert in Berlin. This artist is equipped
with a talent which supercedes everything which I have heard
or can imagine in the direction of in-depth harmonic abilities
and power in his playing, while they, who have known his
father, do not find that he can measure up to him. The King is
of that opinion, and to prove it, with a loud voice, he sang a
chromatic fugal theme, which he had given to the old Bach,
who, on the spot, made a fugue with four voices, thereafter
with five voices, and at the end, one with eight obbligato
voices.” The King referred here to J.S. Bach’s visit in May
1747, which led to the composition of his great work, The



Musical Offering.26

During the Baron’s stay in Berlin (1770-77), he attended the
musical salons held by Fredrick the Great’s sister, Princess
Anna Amelia of Prussia (1723-87), where J.S. Bach and Händel
were the favorite composers. He was to love and promote the
music of these two composers for the rest of his life. Van
Swieten even studied composition with a student of J.S. Bach,
Princess Anna Amelia’s musical advisor, Kappelmeister Johann
Philipp  Kirnberger  (1721-83),  an  important  musical
theoretician.

The Baron was also in contact with other students of Bach. Van
Swieten visited one of Bach’s sons, Carl Philipp Emanuel, in
Hamburg in 1774, the same year he first heard about him from
the King. He corresponded with C.P.E., and bought some of J.S.
Bach’s manuscripts from him, including copies of fugues, many
years  before  they  were  printed.  He  also  commissioned  six
string symphonies (W. 182) from him, and C.P.E. Bach dedicated
his third set of Sonaten für Kenner und Liebhaber (W. 57) to
Van Swieten. The Baron knew Bach student Johann Friederich
Agricola, the Prussian court’s composer and author. Another of
Bach’s sons, Wilhelm Friedmann, who moved to Berlin in 1774,
also made a great impression on van Swieten.

The Baron brought several of J.S. Bach’s printed works to
Vienna, including The Art of the Fugue, and also manuscripts
of The Well-Tempered Clavier, the “Organ Trios,” and possibly
some of the “Preludes and Fugues for Organ.” In addition to
piano and organ works by Bach, the Baron also had several of
Bach’s motets and his larger choral works.27

Upon his return to Vienna, he succeeded his father as director
of  the  court  library,  and  was  appointed  president  of  the
Education and Censorship Commission in 1782. The Baron was
supportive of the reform ideas of Emperor Joseph II, Maria
Theresa’s son, who succeeded her.



The Mozarts first met the Baron during their trip to Vienna in
1767-68. During the negotiations surrounding the composition
and production of Mozart’s opera La Finta Semplice, Wolfgang
responded to criticism that the opera was “unsingable,” by
playing the whole opera on Baron van Swieten’s piano, to a
group of music lovers who were “greatly moved.” Later, in
1781, the Baron heard Mozart’s opera Idomeneo, as well as
Mozart giving a concert, where he played a Concerto (K. 365)
and a Sonata for Two Pianos (K. 448).

The Baron’s importance for the promotion of J.S. Bach’s works
is  evidenced  by  the  fact  that  the  first  Bach  biography,
written by Johann Nikolaus Forkel, was dedicated to him.

At  van  Swieten’s  salon,  in  addition  to  pedagogical
investigations of instrumental works, they also sang together,
with  van  Swieten  singing  soprano,  Mozart  singing  alto,
simultaneously playing the piano, while two other musicians
sang tenor and bass.

During  the  1780s,  Van  Swieten  formed  a  group  of  noblemen
interested  in  “old  music,”  called  the  Gesellschaft  der
Associierten, which arranged concerts in the Royal Library, or
their  palaces,  of  works  of  C.P.E.  Bach,  and  oratorios  of
Händel. Mozart became the director of these concerts in 1787,
conducting an orchestra of 86 musicians. Mozart wrote new
arrangements  of  Händel’sMessiah,  “Acis  and  Galatea,”
“Alexander’s Feast,” and the “Ode for St. Cecilia’s Day” for
the  concerts.  There  is  current  research  regarding  a
manuscript, previously unknown, of an arrangement of Händel’s
Judas Maccabaeus, attributed on the title page to Mozart,
recently  found  in  Halifax,  England.28  He  also  wrote  wind
instrument arrangements of some of Händel’s works.29

New arrangements were made because neither the Royal Library,
nor the palaces had organs, which were a part of Händel’s
instrumentation,  and  due  to  the  changed  instrumentation
practice of the time, which included adding clarinets and



trombones.30  In  a  letter  from  the  Baron  to  Mozart,  of
questioned authenticity, regarding Mozart’s idea of arranging
the aria “If God Be for Us” from the Messiah, he is said to
have written, “He who can clothe Händel so solemnly and so
tastefully that he pleases the modish fop on the one hand and
on the other still shows himself in his sublimity, has felt
his worth, has understood him, has penetrated to the well-
spring of his expression, from which he can and will draw
confidently. That is how I view what you have accomplished….”
The  Baron  himself  conducted  a  performance  of  Mozart’s
arrangement of Händel’s “Acis and Galatea” at the home of
Count Esterházy.

C.P.E. Bach’s Die Auferstehung und Himmelfahrt Christi was
also performed under Mozart’s baton.

During the last decade of Mozart’s life, the Baron, to a
certain  extent,  helped  Mozart  financially,  including
commissioning the Händel arrangements, and when Mozart became
disillusioned with the musical tastes at Court, Mozart wrote
that van Swieten was among the group of Vienna’s music lovers
who asked him to stay. In 1789, Mozart wrote that after two
weeks of circulation, the only name on a subscription list to
support Mozart’s concerts, was that of the Baron.

On the very day that Mozart died, Dec. 5, 1791, the Baron was
dismissed by the Emperor Leopold II, who opposed Joseph II’s
reform  policy.  According  to  musicologist  E.  Olleson,  “The
death of Joseph II, in January 1790, strengthened the hand of
those  who  opposed  the  educational  reforms  [his  and  van
Swieten’s,  head  of  Joseph  II’s  Education  and  Censorship
Commission], and a bitter struggle developed, lasting almost
two years….” 31

Another  source  wrote  that  the  Baron  fell,  most  probably,
because of his association with the Masonic-linked Illuminati
lodge. It is possible that he first came into contact with the
Illuminati in Berlin, but in any case, he was listed as a



member of the lodge in Prague. The Baron’s loyalty to the
Crown seems to have come into question, when a tutor he had
arranged  for  the  Crown  Prince,  Johann  Baptist  von
Schloissnigg, was accused and investigated for being a member
of the Illuminati, with rumors flying that the Baron was part
of a conspiracy. The affair “climax[ed] in the hours after
Mozart’s demise.” Further investigation is needed, given the
questions surrounding Mozart’s death, of the fact that his
sponsor, Baron van Swieten was swept from power on the very
day  Mozart  died,  amidst  charges  of  political  conspiracy.
(Mozart, himself, was a member of the pro-American Revolution
faction of the Masons.)

After Mozart’s untimely death, two months short of his 36th
birthday, van Swieten arranged the first performance in Vienna
of Mozart’s Requiem, to benefit Mozart’s wife, Constanze. He
also  supported  Mozart’s  son,  until  Constanze  remarried,32
including paying for his schooling in Prague.

Baron van Swieten also had a profound influence on two other
musical geniuses, Haydn and Beethoven.

Haydn
While stationed in Berlin, the Baron championed Haydn’s works,
but his greatest impact on Haydn’s music was helping to cause
the  composition  of  three  of  Haydn’s  great  oratorios.  Van
Swieten had paid for Haydn’s second trip to London, where he
became  enthusiastic  about  the  Händelian  oratorio  tradition
still alive there. Afterwards, the Baron encouraged Haydn to
write his own oratorios, The Seven Words, The Creation(1798),
and The Seasons (1801), and it was actually the Baron himself,
who wrote the German librettos for them. Van Swieten played an
increasingly important role in the preparation of the three
libretti.

Regarding The Seven Words, he arranged Josef Friebert’s text
to  Haydn’s  taste,  with  relatively  small  changes.  The
background to The Creation is more interesting. One source



wrote that Haydn brought an anonymous English libretto back
with him from England, based on John Milton’s Paradise Lost,
which was said to have been written for Händel. Van Swieten
wrote, rather than simply translated, a German libretto from
this, but closely followed the plan in the English libretto.

The  entire  conception  for  The  Seasons  libretto  was  the
Baron’s, based on an English poem by James Thomson. He also
wrote  suggestions  in  the  margin  of  the  librettos  for  The
Creation and The Seasons about how the text might be set to
music, especially the descriptive passages.33 (On a humorous
note, Haydn later eliminated a passage in The Seasons that
imitated the croaking of frogs, saying that van Swieten had
forced him to write it.)

One can say that van Swieten caused The Seasons to be written.
A tired Haydn was close to 70 years old when van Swieten wrote
the libretto, proposed the musical plan for the work, and
pressured him to agree to compose the piece, which took Haydn
three years, with constant encouragement (or pressure) from
the  Baron.  This  year  marks  the  200th  anniversary  of  The
Seasons premier in 1801, at a concert financed by Baron van
Swieten and his friends.

Van Swieten collaborated with Haydn in the production of the
vocal editions of the three oratorios. The Gesellschaft der
Associierten,  established  by  the  Baron,  arranged  the
financing, and the first performances of all three works.

Beethoven
Beethoven  was  already  fully  acquainted  with  Bach’s  Well-
Tempered Clavier before meeting the Baron. At the same time
that the 27-year-old Mozart was being introduced to many of
Bach’s works at the Baron’s musical salon in Vienna, in Bonn,
the 11-year-old Beethoven was playing most of Bach’s Well-
Tempered Clavier, according to the written statement, dated
March 1783, by his teacher Christian Gottlob Neefe.



“Louis van Beethoven, son of the tenor singer mentioned, a boy
of eleven years and of most promising talent. He plays the
clavier very skillfully and with power, reads at sight very
well, and—to put it in a nutshell—he plays chiefly The Well-
Tempered Clavichord of Sebastian Bach, which Herr Neefe put
into his hands. Whoever knows this collection of preludes and
fugues in all the keys—which might almost be called the non
plus ultra of our art—will know what this means. Herr Neefe
has also given him instruction in thorough-bass. He is now
training him ins composition…. He would surely become a second
Wolfgang Amadeus Mozart were he to continue as he has begun.”
Neefe was a close friend of a successor of Bach as cantor of
Thomaskirche, Hiller.

In 1787, at the age of 16, Beethoven visited Vienna for the
first  time,  impressing  Mozart  with  his  improvisational
abilities, and receiving a few music theory lessons from him.
Professor Jahn, a biographer of Mozart, relates the story of
the first meeting between Beethoven and Mozart. Beethoven “was
taken  to  Mozart  and  at  that  musician’s  request  played
something for him which he, taking it for granted that it was
a show-piece prepared for the occasion, praised in a rather
cool manner. Beethoven observing this, begged Mozart to give
him a theme for improvisation. He always played admirably when
excited and now he was inspired, too, by the presence of the
master whom he reverenced greatly; he played in such a style
that Mozart, whose attention and interest grew more and more,
finally went silently to some friends to were sitting in an
adjoining room, and said, vivaciously, ‘Keep your eyes on him;
some day he will give the world something to talk about.’ ” 34

In  1792,  a  year  after  Mozart’s  death,  Beethoven  moved  to
Vienna, for the purpose of studying with Haydn. Mozart’s death
had  left  Vienna  without  a  truly  great  pianist,  until  the
arrival of Beethoven. Beethoven’s leading biographer, Thayer,
states  that  all  contemporary  authorities  attested  to
Beethoven’s success on his arrival in Vienna, attributing it



to “his playing of Bach’s preludes and fugues especially,” as
well as his sight-reading and improvisational capabilities.

To  repeat,  it  was  especially  Beethoven’s  ability  to  play
Bach’s Well-Tempered Clavier magnificently, in a Vienna that
Baron van Swieten had brought to love Bach, which opened all
doors for him, and which drew him into the Baron’s musical
circle. Beethoven’s close friend Schidler stated that after
musical  performances  in  his  house,  the  Baron  “detained
Beethoven and persuaded him to add a few fugues by Sebastian
Bach as an evening blessing.” 35

It just might have been the case that the elderly Baron sat in
the same imagined chair as above, with his eyes closed, while
Mozart’s successor, Beethoven, serenaded him with Bach’s Well-
Tempered Clavier.

Baron van Swieten encouraged Beethoven to study counterpoint,
and often asked about his progress. Beethoven, like Mozart,
also  transcribed  two  of  J.S.  Bach’s  Well-Tempered  Clavier
fugues for string quartet for study purposes, that in B flat
minor, and an incomplete version of the fugue in B minor, both
from Book I.

Beethoven  had  great  respect  for  Bach,  later  asking  his
publisher for all of Bach’s works, calling him the “Urvater
der Harmonie,” the “patriarch of musical harmony.” On another
occasion, Beethoven said, “Bach sollte nicht Bach, sondern
Meer heissen” (Bach should not be called Bach (brook), but
Meer (ocean), because of his infinite and inexhaustible wealth
of  combinations  and  harmonies.”  Beethoven  copied  out  and
highlighted  a  quote  about  Bach’s  music,  from  Forkel’s
biography of Bach, which included, “Only the connoisseur who
can surmise the inner organization and feel it and penetrate
to the intention of the artist, which does nothing needlessly,
is privileged to judge here; indeed the judgment of a musical
connoisseur can scarcely be better tested than by seeing how
rightly he has learned the works of Bach.”



Baron van Swieten also had a literary influence on Beethoven,
introducing him to Shakespeare and discussing Homer with him.

The Baron’s importance for Beethoven is evidenced by the fact
that, in 1800, Beethoven dedicated his first symphony to him.

Let the story of Baron Gottfried van Swieten conclude with the
obituary  about  him  printed  in  the  Allgemeine  Musikalische
Zeitung in 1803:

“In him, music loses a significant Maecenas, and the world an
upright and loyal man…. Swieten was an adherent of no school
or sect, every true talent he welcomed; nevertheless, his
favorites were Händel, Sebastian Bach, Mozart, and Haydn, with
whom he occupied himself almost daily. Would that a man of
high  station  may  soon  come  forward,  who  will  so  actively
espouse the cause of music as did Swieten!”
Notes

1. Lyndon H. LaRouche, Jr. “Mozart’s 1782-1786 Revolution in
Music,” Fidelio, Winter 1992, Vol. I, No. 4.

2. From Book 1: Fugue No. 8 in D sharp minor; from Book 2: No.
13 in F sharp, BWV 882 and No. 14 in F sharp minor, BWV 883.

3. The 2nd movement in F, Adagio e dolce, from Bach’s sonata
for organ No. 3 in D minor, BWV 527.

4. The 2nd movement, in E flat, Largo, from the Sonata for
Organ No. 2 in C minor, BWV 526)

5. One available CD recording is “Mozart: Complete String
Trios and Duos,” a performance by the Grumiaux Trio, Arrigo
Pelliccia and the Academy of St. Martin in the Fields Chamber
Ensemble, Philips 454 023-2.

6.  David  Shavin,  “Mozart  and  the  American  Revolutionary
Upsurge,” Fidelio, Winter 1992, Vol. I, No. 4.

7. The musicologist Alfred Einstein, who wrote an important



biography  of  Mozart,  bases  his  contention  that  they  were
composed by Mozart, on the process of elimination — that they
could not have been written by anyone else from that time.
“…that these arrangements, although not authenticated by the
existence of an autograph manuscript, could only have come
from  Mozart.  Only  Johann  Georg  Albrechtsberger  (the  great
contrapuntist,  and  student  of  Bach-mr),  whose  Six  String
Quartets, Op. 21 show exactly the same design (six adagios and
fugues),  could  also  be  considered  as  their  author;  yet
Albrechtsberger’s creative imagination and feel for style came
far  short  of  that  shown  in  these  four  adagio  movements.”
(record notes 3-part f, also find citation from Einstein.
art.)

In  a  1936  article  Einstein  had  previously  stated  that
Albrechtsberger could not be the author, “Able and estimable
as he was, a glance at the prelude quoted with this article
(the prelude that accompanies Fugue No. 13 from Book II of
Bach’s WTC) is sufficient to show that no other master than
Mozart could have written it. Mozartian is the delicate grace
of the melody, Mozartian is the courage which accompanies it
with such a galant figure, Mozartian too is the terseness, the
concise  form,  which  does  not  for  a  second  forget  the
introductory character of these forty bars, and Mozartian is
the agreement of prelude with fugue, which winged, playful
character he has realized most finely.” Einstein continues
with descriptions of how well-suited the other preludes are to
their fugues. (Musical Times, page 212.)

8. C Minor (after BWV 871 No. 2)

D Major (after BWV 874 No.2)

D# Minor, transposed to D Minor (after BWV 877 No. 2)

E Flat Major (after BWV 876 No. 2)

E Major (after BWV 878 No. 2).



A  sixth  fugue,  No.  22  in  B  flat  minor,  (after  BWV  891)
transposed to B minor, was left uncompleted by Mozart, later
to be completed by his contemporary Anton Stadler. (Yo Tomita,
A new light shed on the origin of Mozart’s KV 404a and 405
through the recent source study of J.S. Bach’s Well-Tempered
Clavier II, www.music.qub.ac.uk/~tomita/bmc1996/KV405art.html,
page 3.)

9. To hear the four-voice fugues, played by Laurence Dreyfus’s
early music viol consort group Phantasm, on the Internet:
www.gmn.com/classical/worknotes.asp.?wid=15.  There  are  also
available recordings played by modern string quartets.

10. No. 4, C# minor (transposed to D minor) from WTC I

No. 22, B flat minor (transposed to A minor) from WTC I and

Organ fugue BWV 546 (Yo Tomita, page 3.)

11. The manuscripts are part of the “Kaisersammlung,” the
music  collection  of  Emperor  Franz  II,  the  son  of  Emperor
Joseph II. A contemporary stated, “His Majesty love(d) fugues
very much,” referring to Emperor Franz, who inherited part of
the  collection,  and  his  love  of  fugues  from  his  father.
Regarding the four-part fugues, in addition to the same fugues
from  the  Well-Tempered  Clavier  as  K.  405:  in  D#  minor
(transposed to D minor), E flat, D, and E, there is one in B
flat minor (transposed to B minor) and a J.S. Bach organ fugue
BWV 548. There is a recording of these available entitled
“Bach Chez Mozart” HM 739. The three five-part fugues are:
from the fugues in C# minor (transposed to D minor) and B flat
minor (in A minor) from WTC Book I, the only two five-part
fugues Bach wrote, with the addition of a J.S. Bach Organ
fugue BWV 546. Kirkendale’s own score of the nine slow four-
and  five-  part  movements  is  available  at  the  Library  of
Congress. (Kirkendale pg. 46-47, 49, 65.)

12. Lyndon H. LaRouche, Jr., “Politics as Art,”EIR, Nov. 17,
2000, Vol. 27, No. 45.  See also Mindy Pechenuk “Mozart’s ‘Ave



Verum Corpus,’ ” Fidelio, Winter 1996, Vol. V, No. 4, on the
role of the Lydian interval.

13. Bruce Director, “Riemann for Anti-Dummies,” Part 9, New
Federalist, Vol. 15, No. 11 May 28, 2001.

14. By Mattheson in 1719, and Suppig in 1722, the year of
Bach’s first book.

15. Karl Geiringer, The Bach Family, Seven Generations of
Creative Genius, George Allen & Unwin Ltd., London, 1954.

16. In the period before Bach, writing counterpoint had become
a stiff, pedantic exercise, dominated by court Kapellmeister
Johann Joseph Fux’s book Gradus ad Parnassum from 1725. Fux
banned the use of the Lydian interval, the interval between
three  whole  notes,  for  example:  C-F#  (also  called  the
tritone),  in  line  with  those  who  called  it  “the  devil’s
interval:” “mi against fa is the devil in musica.” The Study
of Counterpoint: from Johann Joseph Fux’s Gradus ad Parnassum,
tr. and edited by Alfred Mann, W. W. Norton and Co., New
York,1965, pg. 35, and Fred Haight, unpublished.

17. Op. cit. Geiringer

18. Alfred Einstein, Mozart: His Character, His Work, Oxford,
1962.

19. The Irish tenor Michael Kelly wrote about his hearing them
play together in 1784, “Storace gave a quartett (sic) party to
his  friends.  The  players  were  tolerable;  not  one  of  them
excelled on the instrument he played, but there was a little
science among them, which I dare say will be acknowledged when
I name them: Haydn, first violin; Baron Dittersdorf, second
violin; Mozart, viola; and Vanhal, cello. (Mozart St. Q. CD
notes.)

The  quartet  which  played  at  the  Baron’s  1794-95  quartet
parties  included:  Haydn;  Beethoven’s  friend,  the  violinist



Schuppanzigh; and Emmanuel Aloys Foerster, who had set Bach
for string quartet, in association with the Baron, back in
1779-80, before Mozart came to Vienna.

20. Constanza also participated in Mozart’s musical life in
other ways. Mozart wrote works for four-handed piano, and for
piano and violin, which they played together. Mozart gave
Constanza an intimate knowledge of whatever he was working on,
including  having  her  sing  all  of  his  operas.  Regarding
Constanza’s musical taste, when hearing Haydn’s quartets, she
expressed that she liked the parts with the “strong spices”
the most. (From German language book on Mozart.)

21. K. Anh. 33 and 40 (383b), Fugue in F major; K. Anh. 39
(383d), Fugue in C minor, probably from 1783; K. 154 (385k),
Fugue in G minor, probably from 1782; K. Anh. 39a (626b/27),
Fugue in C minor, probably from the end of the 1780’s; K.
Anh.C 27.10, Fugue in E major; and K. deest, Fugue in D minor.

22. The musicologist Alfred Einstein stressed the “decisive
important of Bach on Mozart’s musical development, and the
inspiration  for  the  great  contrapuntal  finales,  like  the
String Quartet K. 387 and the Jupiter Symphony, and the use of
counterpoint in his other Vienna compositions. RL, pg. 221.

23. One piece of evidence of the effect that Bach’s choral
works had on Mozart’s writing afterwards, can be seen in Die
Zauberflöte’s Scene 28 (armed men) in Act 2’s finale, where he
placed  a  Lutheran  choral  tune,  Ach  Gott  von  Himmel  sigh
Darien, based on Bach’s Cantata No. 2 on the same choral, in a
contrapuntal  setting.  This  cantata  was  in  the  collection
Mozart studied in Leipzig. Marshall 18.

24. Edward Olleson, “Gottfried van Swieten, Patron of Haydn
and Mozart,” Proceedings of The Royal Musical Association 89,
April 23, 1963, p. 64, cited in John W. Campbell, “Mozart and
the Baron: Musical Patronage at Work,” The Choral Journal, May
1995.



25.  Excerpts  from  the  first  movement  of  Gottfried  van
Swieten’s Symphony in D major (‘Overtura dell Opera Carrara’),
are  printed  in  R.  Bernhardt,  ‘Aus  der  Umwelt  der  Wiener
Klassiker, Freiherr Gottfried van Sweiten,’ Der Bär, Jahrbuch
von Brietkopf & Härtel, 1929/30, pg. 164ff. Cited in Olleson,
pg. 74.

26.  see  ‘Thinking  through  Singing’  —  The  Strategic
Significance  of  J.S.  Bach’s  A  Musical  Offering,  by  David
Shavin, Fidelio, Vol. IX, No. 4, Winter 2000. Shavin also
corrects  the  Baron’s  information  regarding  Bach’s  fugal
elaboration of the King’s theme.

27. There has been a debate about how much Bach was known in
Vienna before Van Swieten came home from Berlin. It is known
that one Viennese musician, Wagenseil, had his students study
Bach’s and Händel’s harpsichord suites. (Schenk, 325-6) The
musicologist Alfred Einstein maintained that the works that
the Baron brought home were either unknown in Vienna before
that,  or  that  there  were  not  many  other  copies  than  Van
Swieten’s.  (Einstein  155-156,  and  Musical  Times.)  Another
source  states  that  some  Bach  manuscripts  circulated  in
Austria, including his Well-Tempered Clavier, but that Mozart
did not know of their works until the 1780’s. (RL, 78.)

28. The manuscript, not in Mozart’s hand, was found by music
lecturer Dr. Rachel Cowgill, in a choral music collection of
William Priestley, clothier and member of the Halifax Choral
Society,  which  he  said  came  from  Moravians  in  Germany,
probably via Moravian settlements in his area. In the slow
movements, and solo parts, new counter-melodies played by the
clarinet  and  flute  were  added,  which  Dr.  Cowgill  terms
beautiful. (Rachel Cowgill, How I found ‘Mozart’ in Halifax,
The  Guardian,  March  17,  2001.
www.guardian.co.uk/Archive/Article/0,4273,4153487,00.html)

29. Emperor Franz II, Emperor Joseph II’s son, put his choir
and orchestra at the disposal of the Baron for these concerts.



30. “To this end he (the Baron-mr) employed the talents of our
Mozart,  who  knew  how  to  give  new  life  to  Handel’s  noble
inspirations by means of the warmth of his own feelings, and
through the magic of his own instrumental style to make them
enjoyable for our age.” From Franz Xaver Niemetschek’s Mozart
Biography,  Prague,  1808,  tr.  In  Deutsch,  508-9,  cited  in
Campbell.

31. For more on the educational policy battles, see S. Adler,
Die Uterrichtsverfassung Kaiser Leopolds II, Vienna & Leipzig,
1917.

32.  Constanze  married  the  Danish  diplomat  Georg  Nikolaus
Nissen  (1761-1826),  and  moved  to  Copenhagen.  Nissen  later
wrote the first major biography of Mozart, with Constanze’s
supervision,  entitled,  Biographie  W.A.  Mozart’s:  nach
Originalgriefen:  Sammlungen  alles  über  ihn  Geschrieben.
Constanze participated in the musical life of Copenhagen, and
promoted the publication of the works of her late husband.

33.  Van  Swieten’s  suggestions  are  printed  in  C.  F.  Pohl,
Joseph Haydn, Leipzig, 1927, iii, 358-9, and M. Friedländer,
‘Van  Swieten  und  das  Textbuch  zu  Haydn,  „Jahreszeiten,”’
Jahrbuch der Musikbibliothek Peters, 1909, pg. 47-56.

34.  Alexander  Wheelock  Thayer,  Life  of  Beethoven,  Elliot
Forbes, editor, Vols. 1 and 2, Princeton, 1967.

35. A note from the Baron to Beethoven exits from these early
years, evidencing their close relationship, “To Hr. Beethoven
in Alstergasse, No. 45, with the Prince Lichnowsky: If there
is nothing to hinder next Wednesday I should be glad to see
you at my home at half past 8 with your nightcap in your bag.
Give me an immediate answer. Swieten” Thayer, pg. 161.

Additional sources to those mentioned in the above footnotes:

(A version of the above article with more complete source
footnotes is available from the author. You can send a request



for it to mr@schillerinstitut.dk)

Anderson,  Emily,  editor,  The  Letters  of  Mozart  and  His
Family,  London, Macmillan, 1938.

Blom, Eric, Mozart (New York: Pellegrini & Cudahy, 1949), 147,
cited in Campbell.

Campbell, John W., Mozart and the Baron: Musical Patronage at
Work, The Choral Journal, May 1995, pg. 17.)

Clove

Einstin,  Alfred,  Hans  personlighed,  hans  vaerk,  Thaning  &
Appel, Copenhagen, 1963, originally

Findlay, Patrick N. J.S. Bach’s Influence on W. A. Mozart,
internet address.

Haylock, Julian, CD notes, Mozart’s complete string trios and
duos, Philips 454 023-2

Kirkendale

Landon, H. C. Robbins, editor, The Mozart Compendium, A Guide
to Mozart’s Life and Music,  Thames & Hudson, 1990

Landon, H. C. Robbins, Mozart’s Gyldne Aar, 1781-1791, from
Mozart, The Golden Years 1781.1791, H. C. Robbins Landon,
Gyldendal, 1989, translated 1991

Schenk

Svendsen, Troels, I skyggen af Skabelsen, Klassisk Musik, Nr.
4, April. 2001

Zaslaw

Mozart String Quartets, Amadeus Quartet, CD notes.

Internet page of the Austrian Royal Library.



Arneth’s “Geschichte Maria Theresias (VIII, S. 621)

Count Karl Zinzendorf’s diary, Dec. 30, 1788, tr. In Deutsch,
337, cited in Campbell.

Editor’s note in Deutsch, 425, Prager neue Zeitung (Prague,
Ap. 9, 1794), tr. In Deutsch, cited in Campbell.

Appeared in Cramer’s Magazin der Musik. Quoted in Thayer’s
Life of Beethoven, pg. 66.

Allgemeine Musikalische Zeitung, v. col. 476, cited in Olleson

Mozart’s Breve, Skandinavisk Bogforlag, pg. 202, tg, mr. (mr-
check against the English in Campbell.)

Mozart Missa in C, Edition Breitkopf Nr. 1867, Breitkopf &
Härtel, preface.

Marshall 18.

Schenk 410-11.

In German:

Holschneider,  Andreas,  Zu  Mozart’s  Bearbeitungen  Bachscher
Fugen, Die Musikforschung Vol. 17 (1964).

Lewicki, Ernst, (Title unknown, about Mozart’s relationship
with Bach), Mitteilungen für die Mozart-Gemeinde, Vol. 15,
Berlin, 1903.

Das Problem Amerika als Artefakt der europäischen Expansion,
by  Reinhold  Wagnleitner,  internet  address:
ezines.onb.ac.at:8080/ejournal/pub/ejour-98/beucher/cocola/wga
5.html, pg. 1
Visit the international Schiller Institute for more articles
about music and culture


